
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

▪ Hak Kekayaan Intelektual (HKI) sebagai Objek 
Jaminan Pembiayaan dalam Perspektif Hukum 
Ekonomi Syariah 

▪ Konsep Kafa’ah dalam Prespektif Imam Malik dan 
Imam Syafi’i: Analisis Metodologi Ushul Fikih 

▪ Peran Istri sebagai Pencari Nafkah dan Dampaknya 
terhadap Keutuhan Rumah Tangga Perspektif Islam 

▪ Implikasi Normatif dan Sosial Perjanjian Pra-Nikah 
Perspektif Hukum Keluarga Islam di Indonesia 

▪ Konsep Nabawi dalam Membangun Keharmonisan 
Rumah Tangga 

▪ The Boycott of Israeli Products From The 
Perspective Of Sadz Al-Dzarai’: A Normative 
Analysis Within Islamic Law 

▪ Implementation of The Wakalah Bil Ujroh Contract 
in Financing Products at Islamic Financial 
Institutions 

▪ Analysis of Legal Policy Implementation Against 
Perpetrators of Child Bullying 

▪ Deconstructing Mu’asyarah Bi Al-Ma’ruf: Toward A 
Gender-Just Framework of Islamic Family Law 

▪ Kafa’ah dalam Perkawinan Perspektif Maqasid Al-
Syari’ah (Studi Kasus pada Pesantren Darul Ma’sum dan 
Yayasan Darussalam Kabupaten Probolinggo) 

▪ Eksistensi dan Perkembangan Kelembagaan Hukum 
Islam di Indonesia 

▪ Perlindungan Hukum terhadap Fenomena 
Perkawinan Siri Dibawah Umur tanpa Wali di 
Kabupaten Lumajang 

▪ From Formal Validity to Ethical Accountability: 
Good Faith in Sharia Electronic Contracts Under 
Indonesian Law 

▪ The Genealogy of Taqnin Al-Ahkam And Its Initial 
Implementation In The Ottoman Empire 

▪ Legal Protection for Parties When MPD Fails to 
Collect Notarial Protocols 

▪ Raising the Marriage Age, Raising Dispensations? 
Evidence From the Malang Religious Court After 
Constitutional Court Decision no. 22/PUU-
XV/2017 

▪ Review of Islamic Law and Law no. 1 of 1974 and 
Constitutional Court Decision no. 46/PUU-
VIII/2010 Concerning Siri Marriage Law: The 
Position of Wives, Children And Property 

▪ Juridical Review of Marriage Contracts For 
Pregnant Women: Harmonizing Islamic Law And 
Indonesian National Law On Lineage And Child 
Protection 

▪ Sharia Economic Law on The Growth of Micro, 
Small, And Medium Enterprises (UMKM) In The 
Digital Era 

 

 

  

E d i s i :  V o l u m e  9  N o m o r   2 
J u l i   -   D e s e m b e r  2 0 2 5 



 

H a k a m 

Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 
e-ISSN : 25808052  |  p-ISSN : 2829-5803 
 
DOI: https://doi.org/10.33650/jhi 
 
 
 

Volume 9 Nomor 2, Juli – Desember 2025 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Editorial Office: 
 
Program Studi Hukum Keluarga (Ahwal Syakhshiyah) 
Fakultas Agama Islam Universitas Nurul Jadid,  
Paiton, Probolinggo, Jawa Timur, Indonesia 67291.  
Telepon: 0888 30 78899, Hp: 082232108969 
Email: hukumkeluarga.fai@unuja.ac.id 
Website: https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam/index   

https://doi.org/10.33650/jhi
https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam/index


H a k a m 
Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 
 
Editor In Chief 
Muhammad Zainuddin Sunarto, Sinta ID 6116528, Universitas Nurul Jadid, 
Probolinggo, Indonesia 

 
Editorial Board 
Daniel Fernandez Kranz, Scopus ID 12797471200, Instituto de Empresa 
University, Segovia, Spain, Spain 
Mohammad Fadel, Scopus ID 39261404000, University of Toronto, Canada, 
Canada 
Joana Salifu Yendork, Scopus ID 56328263000, University of Ghana, Ghana, 
Ghana 
Siti Muna Hayati, Scopus ID, UIN Sunan Kalijogo Yogyakarta 
Slawa Rokicki, Scopus ID 56404564000, University College Dublin, Ireland, 
Ireland 
Khoirul Hidayah, Scopus ID 57203353119, Universitas Islam Negeri Maulana 
Malik, Malang, Indonesia 
Akhmad Farid Mawardi Sufyan, Scopus ID 57266242300, Institut Agama 
Islam Negeri Madura, Pamekasan, Indonesia 
Zakiyatul Ulya, Scopus ID 57218455431, Universitas Islam Negeri Sunan 
Ampel Surabaya, Indonesia 
 

Reviewers 
Ewa Batyra, Scopus ID 57192590667, The Max Planck Institute for 
Demographic Research, Germany, Germany 
Elizabeth Agey, Scopus ID 57204005122, University of California Santa 
Barbara, United States of America, United States 
Olympia L.K. Campbell, Scopus ID 57221476734, Institute For Advanced 
Study in Toulouse, France, France 
Xiangming Fang, Scopus ID 36339202800, China Agricultural University, 
Beijing, China, China 
Rihab Grassa, Scopus ID 55505935200, Manouba University, Tunisia, Tunisia 
Junghua Hung, Scopus ID 8574630700, National Central University, Taoyuan, 
Taiwan, Taiwan, Province of China 
Rüdiger Lohlker, Scopus ID 6506783480, Northwest University, Xi'an, China, 
China 
Marco Alfano, Scopus ID 57527411400, University College London, United 
kingdom, United Kingdom 



Dhofir Catur Bashori, Scopus ID, Universitas Muhammadiyah Jember, 
Indonesia 
Muslihun -, Scopus ID, Institut KH Abdul Chalim Pacet Mojokerto, Indonesia 
Siti Khoirotul Ula, Scopus ID, Universitas Islam Negeri Sayyid Ali 
Rahmatullah Tulungagung, Indonesia 
Nur Lailatul Musyafa’ah, Scopus ID 57353220700, Universitas Islam Negeri 
Sunan Ampel Surabaya, Indonesia 
 
 

English Language Advisor 
Achmad Naufal Irsyadi, Sinta ID 6704870, Universitas Nurul Jadid, 
Probolinggo, Indonesia 
 

Layouter 
Faizul Mubarok, Universitas Nurul Jadid, Probolinggo, Indonesia 
  



H a k a m 
Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 

Table of Content 
 

1 HAK KEKAYAAN INTELEKTUAL (HKI) SEBAGAI OBJEK 
JAMINAN PEMBIAYAAN DALAM PERSPEKTIF HUKUM 
EKONOMI SYARIAH 
Diding Jalaludin, Piqi Rizki Padhilah, Umar Rojikin, Muhamad Kholid, 
Tatang Astarudin 
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

181 – 194 

2 PERAN ISTRI SEBAGAI PENCARI NAFKAH DAN DAMPAKNYA 
TERHADAP KEUTUHAN RUMAH TANGGA PERSPEKTIF ISLAM 
Muhammad Shidqi Pribadi, Teguh dwi cahyadi 
Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i Jember 

195 – 211 

3 KONSEP NABAWI DALAM MEMBANGUN KEHARMONISAN 
RUMAH TANGGA 
Muhammad Fathur Rachman Imanda, Winning Son Ashari  
Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i Jember 

212 – 227 

4 IMPLEMENTATION OF THE WAKALAH BIL UJROH CONTRACT 
IN FINANCING PRODUCTS AT ISLAMIC FINANCIAL 
INSTITUTIONS 
Muhammad Fikri Auliaurrahman  
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

228 – 242 

5 DECONSTRUCTING MU’ASYARAH BI AL-MA’RUF: TOWARD A 
GENDER-JUST FRAMEWORK OF ISLAMIC FAMILY LAW 
Lina Nur Anisa 
Institut Agama Islam Ngawi 

243 – 266 

6 EKSISTENSI DAN PERKEMBANGAN KELEMBAGAAN HUKUM 
ISLAM DI INDONESIA 
Hasbi Umar, Husin Bafadhal, Reza Rahmatullah 
Universitas Islam Negeri Sulthan Thaha Saifuddin Jambi 

267 – 278 

7 FROM FORMAL VALIDITY TO ETHICAL ACCOUNTABILITY: 
GOOD FAITH IN SHARIA ELECTRONIC CONTRACTS UNDER 
INDONESIAN LAW 
Sigit Nurhadi Nugraha, Abdul Rachmad Budiono, Budi Santoso, Rachmi 
Sulistyarini  
Fakultas Hukum Universitas Brawijaya, Malang, Indonesia 

279 – 303 

8 LEGAL PROTECTION FOR PARTIES WHEN MPD FAILS TO 
COLLECT NOTARIAL PROTOCOLS 
Adinda Mellinia Aurel, Herlindah, Imam Rahmat Sjafi’i 
Universitas Brawijaya Malang, Indonesia 

304 – 326 

9 REVIEW OF ISLAMIC LAW AND LAW NO. 1 OF 1974 AND 
CONSTITUTIONAL COURT DECISION NO. 46/PUU-VIII/2010 
CONCERNING SIRI MARRIAGE LAW: THE POSITION OF WIVES, 
CHILDREN AND PROPERTY 
Syaiful Bakri, Muhammad Abrori  
Sekolah Tinggi Ilmu Syari’ah Darul Falah Bondowoso 

327 – 341 

10 SHARIA ECONOMIC LAW ON THE GROWTH OF MICRO, SMALL, 
AND MEDIUM ENTERPRISES (UMKM) IN THE DIGITAL ERA 

342 – 355 



Meisa Nur Safitri, Nabila Nurkhafiah, Siti Nurzihan, Afifaturrohmaniyah 
Universitas Islam Negri Sultan Maulana Hasanudin Banten, Indonesia 

11 KONSEP KAFA’AH DALAM PRESPEKTIF IMAM MALIK DAN 
IMAM SYAFI’I: ANALISIS METODOLOGI USHUL FIKIH  
Nailil Maziyati, Luthfiyah 
Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang, Indonesia 

356 – 375 

12 IMPLIKASI NORMATIF DAN SOSIAL PERJANJIAN PRA-NIKAH 
PERSPEKTIF HUKUM KELUARGA ISLAM DI INDONESIA  
Suwito, Didit Darmawan, Saidah Fiddaroini Harun, Risma A’limathus 
Zuriah 
Universitas Sunan Giri Surabaya, Indonesia 

376 – 394 

13 THE BOYCOTT OF ISRAELI PRODUCTS FROM THE 
PERSPECTIVE OF SADZ AL-DZARAI’: A NORMATIVE ANALYSIS 
WITHIN ISLAMIC LAW 
Ai Samrotul Fauziah 
UIN Sunan Gunung Djati Bandung 

395 – 407 

14 ANALYSIS OF LEGAL POLICY IMPLEMENTATION AGAINST 
PERPETRATORS OF CHILD BULLYING  
Sulistina, Amilia Putri Kartika Sari, Efrilia Yusri, Arindy Sri Musdalifah 
Universitas Nurul Jadid Paiton Probolinggo, Indonesia 

408 – 424 

15 KAFA’AH DALAM PERKAWINAN PERSPEKTIF MAQASID AL-
SYARI’AH (Studi Kasus pada Pesantren Darul Ma’sum dan Yayasan 
Darussalam Kabupaten Probolinggo) 
Muhamad Agus Salim, Fauziyah Putri Meilinda  
Institut Ahmad Dahlan Probolinggo, Indonesia 

425 – 439 

16 PERLINDUNGAN HUKUM TERHADAP FENOMENA 
PERKAWINAN SIRI DIBAWAH UMUR TANPA WALI DI 
KABUPATEN LUMAJANG 
Uswatun Hasanah, Fauziyah Putri Meilinda  
Institut Ahmad Dahlan Probolinggo 

440 – 453 

17 THE GENEALOGY OF TAQNĪN AL-AHKĀM AND ITS INITIAL 
IMPLEMENTATION IN THE OTTOMAN EMPIRE 
Alby Labib Halbana Bunyamin, Abdul Mufti Albasyari   
UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia; Institut Nahdlatul Ulama 
Ciamis, Indonesia 

454 – 468 

18 RAISING THE MARRIAGE AGE, RAISING DISPENSATIONS? 
EVIDENCE FROM THE MALANG RELIGIOUS COURT AFTER 
CONSTITUTIONAL COURT DECISION NO. 22/PUU-XV/2017 
Risma Nur Arifah, Mohd Nurhusairi Bin Mat Hussin, Erik Sabti Rahmawati, 
Anggreani Kharimatuz Zahro 
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia; 
Universiti Malaya, Malaysia 

469 – 483 

19 JURIDICAL REVIEW OF MARRIAGE CONTRACTS FOR 
PREGNANT WOMEN: HARMONIZING ISLAMIC LAW AND 
INDONESIAN NATIONAL LAW ON LINEAGE AND CHILD 
PROTECTION 
Yurizka Syahdani Nst, Uswatun Hasanah 
Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary 
Padangsidimpuan, Indonesia 

484 – 504 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

▪ Hak Kekayaan Intelektual (HKI) sebagai Objek 
Jaminan Pembiayaan dalam Perspektif Hukum 
Ekonomi Syariah 

▪ Konsep Kafa’ah dalam Prespektif Imam Malik dan 
Imam Syafi’i: Analisis Metodologi Ushul Fikih 

▪ Peran Istri sebagai Pencari Nafkah dan Dampaknya 
terhadap Keutuhan Rumah Tangga Perspektif Islam 

▪ Implikasi Normatif dan Sosial Perjanjian Pra-Nikah 
Perspektif Hukum Keluarga Islam di Indonesia 

▪ Konsep Nabawi dalam Membangun Keharmonisan 
Rumah Tangga 

▪ The Boycott of Israeli Products From The 
Perspective Of Sadz Al-Dzarai’: A Normative 
Analysis Within Islamic Law 

▪ Implementation of The Wakalah Bil Ujroh Contract 
in Financing Products at Islamic Financial 
Institutions 

▪ Analysis of Legal Policy Implementation Against 
Perpetrators of Child Bullying 

▪ Deconstructing Mu’asyarah Bi Al-Ma’ruf: Toward A 
Gender-Just Framework of Islamic Family Law 

▪ Kafa’ah dalam Perkawinan Perspektif Maqasid Al-
Syari’ah (Studi Kasus pada Pesantren Darul Ma’sum dan 
Yayasan Darussalam Kabupaten Probolinggo) 

▪ Eksistensi dan Perkembangan Kelembagaan Hukum 
Islam di Indonesia 

▪ Perlindungan Hukum terhadap Fenomena 
Perkawinan Siri Dibawah Umur tanpa Wali di 
Kabupaten Lumajang 

▪ From Formal Validity to Ethical Accountability: 
Good Faith in Sharia Electronic Contracts Under 
Indonesian Law 

▪ The Genealogy of Taqnin Al-Ahkam And Its Initial 
Implementation In The Ottoman Empire 

▪ Legal Protection for Parties When MPD Fails to 
Collect Notarial Protocols 

▪ Raising the Marriage Age, Raising Dispensations? 
Evidence From the Malang Religious Court After 
Constitutional Court Decision no. 22/PUU-
XV/2017 

▪ Review of Islamic Law and Law no. 1 of 1974 and 
Constitutional Court Decision no. 46/PUU-
VIII/2010 Concerning Siri Marriage Law: The 
Position of Wives, Children And Property 

▪ Juridical Review of Marriage Contracts For 
Pregnant Women: Harmonizing Islamic Law And 
Indonesian National Law On Lineage And Child 
Protection 

▪ Sharia Economic Law on The Growth of Micro, 
Small, And Medium Enterprises (UMKM) In The 
Digital Era 

 

 

  

E d i s i :  V o l u m e  9  N o m o r   2 
J u l i   -   D e s e m b e r  2 0 2 5 



 

H a k a m 

Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 
e-ISSN : 25808052  |  p-ISSN : 2829-5803 
 
DOI: https://doi.org/10.33650/jhi 
 
 
 

Volume 9 Nomor 2, Juli – Desember 2025 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Editorial Office: 
 
Program Studi Hukum Keluarga (Ahwal Syakhshiyah) 
Fakultas Agama Islam Universitas Nurul Jadid,  
Paiton, Probolinggo, Jawa Timur, Indonesia 67291.  
Telepon: 0888 30 78899, Hp: 082232108969 
Email: hukumkeluarga.fai@unuja.ac.id 
Website: https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam/index   

https://doi.org/10.33650/jhi
https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam/index


H a k a m 
Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 
 
Editor In Chief 
Muhammad Zainuddin Sunarto, Sinta ID 6116528, Universitas Nurul Jadid, 
Probolinggo, Indonesia 

 
Editorial Board 
Daniel Fernandez Kranz, Scopus ID 12797471200, Instituto de Empresa 
University, Segovia, Spain, Spain 
Mohammad Fadel, Scopus ID 39261404000, University of Toronto, Canada, 
Canada 
Joana Salifu Yendork, Scopus ID 56328263000, University of Ghana, Ghana, 
Ghana 
Siti Muna Hayati, Scopus ID, UIN Sunan Kalijogo Yogyakarta 
Slawa Rokicki, Scopus ID 56404564000, University College Dublin, Ireland, 
Ireland 
Khoirul Hidayah, Scopus ID 57203353119, Universitas Islam Negeri Maulana 
Malik, Malang, Indonesia 
Akhmad Farid Mawardi Sufyan, Scopus ID 57266242300, Institut Agama 
Islam Negeri Madura, Pamekasan, Indonesia 
Zakiyatul Ulya, Scopus ID 57218455431, Universitas Islam Negeri Sunan 
Ampel Surabaya, Indonesia 
 

Reviewers 
Ewa Batyra, Scopus ID 57192590667, The Max Planck Institute for 
Demographic Research, Germany, Germany 
Elizabeth Agey, Scopus ID 57204005122, University of California Santa 
Barbara, United States of America, United States 
Olympia L.K. Campbell, Scopus ID 57221476734, Institute For Advanced 
Study in Toulouse, France, France 
Xiangming Fang, Scopus ID 36339202800, China Agricultural University, 
Beijing, China, China 
Rihab Grassa, Scopus ID 55505935200, Manouba University, Tunisia, Tunisia 
Junghua Hung, Scopus ID 8574630700, National Central University, Taoyuan, 
Taiwan, Taiwan, Province of China 
Rüdiger Lohlker, Scopus ID 6506783480, Northwest University, Xi'an, China, 
China 
Marco Alfano, Scopus ID 57527411400, University College London, United 
kingdom, United Kingdom 



Dhofir Catur Bashori, Scopus ID, Universitas Muhammadiyah Jember, 
Indonesia 
Muslihun -, Scopus ID, Institut KH Abdul Chalim Pacet Mojokerto, Indonesia 
Siti Khoirotul Ula, Scopus ID, Universitas Islam Negeri Sayyid Ali 
Rahmatullah Tulungagung, Indonesia 
Nur Lailatul Musyafa’ah, Scopus ID 57353220700, Universitas Islam Negeri 
Sunan Ampel Surabaya, Indonesia 
 
 

English Language Advisor 
Achmad Naufal Irsyadi, Sinta ID 6704870, Universitas Nurul Jadid, 
Probolinggo, Indonesia 
 

Layouter 
Faizul Mubarok, Universitas Nurul Jadid, Probolinggo, Indonesia 
  



H a k a m 
Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 

Table of Content 
 

1 HAK KEKAYAAN INTELEKTUAL (HKI) SEBAGAI OBJEK 
JAMINAN PEMBIAYAAN DALAM PERSPEKTIF HUKUM 
EKONOMI SYARIAH 
Diding Jalaludin, Piqi Rizki Padhilah, Umar Rojikin, Muhamad Kholid, 
Tatang Astarudin 
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

181 – 194 

2 PERAN ISTRI SEBAGAI PENCARI NAFKAH DAN DAMPAKNYA 
TERHADAP KEUTUHAN RUMAH TANGGA PERSPEKTIF ISLAM 
Muhammad Shidqi Pribadi, Teguh dwi cahyadi 
Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i Jember 

195 – 211 

3 KONSEP NABAWI DALAM MEMBANGUN KEHARMONISAN 
RUMAH TANGGA 
Muhammad Fathur Rachman Imanda, Winning Son Ashari  
Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i Jember 

212 – 227 

4 IMPLEMENTATION OF THE WAKALAH BIL UJROH CONTRACT 
IN FINANCING PRODUCTS AT ISLAMIC FINANCIAL 
INSTITUTIONS 
Muhammad Fikri Auliaurrahman  
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

228 – 242 

5 DECONSTRUCTING MU’ASYARAH BI AL-MA’RUF: TOWARD A 
GENDER-JUST FRAMEWORK OF ISLAMIC FAMILY LAW 
Lina Nur Anisa 
Institut Agama Islam Ngawi 

243 – 266 

6 EKSISTENSI DAN PERKEMBANGAN KELEMBAGAAN HUKUM 
ISLAM DI INDONESIA 
Hasbi Umar, Husin Bafadhal, Reza Rahmatullah 
Universitas Islam Negeri Sulthan Thaha Saifuddin Jambi 

267 – 278 

7 FROM FORMAL VALIDITY TO ETHICAL ACCOUNTABILITY: 
GOOD FAITH IN SHARIA ELECTRONIC CONTRACTS UNDER 
INDONESIAN LAW 
Sigit Nurhadi Nugraha, Abdul Rachmad Budiono, Budi Santoso, Rachmi 
Sulistyarini  
Fakultas Hukum Universitas Brawijaya, Malang, Indonesia 

279 – 303 

8 LEGAL PROTECTION FOR PARTIES WHEN MPD FAILS TO 
COLLECT NOTARIAL PROTOCOLS 
Adinda Mellinia Aurel, Herlindah, Imam Rahmat Sjafi’i 
Universitas Brawijaya Malang, Indonesia 

304 – 326 

9 REVIEW OF ISLAMIC LAW AND LAW NO. 1 OF 1974 AND 
CONSTITUTIONAL COURT DECISION NO. 46/PUU-VIII/2010 
CONCERNING SIRI MARRIAGE LAW: THE POSITION OF WIVES, 
CHILDREN AND PROPERTY 
Syaiful Bakri, Muhammad Abrori  
Sekolah Tinggi Ilmu Syari’ah Darul Falah Bondowoso 

327 – 341 

10 SHARIA ECONOMIC LAW ON THE GROWTH OF MICRO, SMALL, 
AND MEDIUM ENTERPRISES (UMKM) IN THE DIGITAL ERA 

342 – 355 



Meisa Nur Safitri, Nabila Nurkhafiah, Siti Nurzihan, Afifaturrohmaniyah 
Universitas Islam Negri Sultan Maulana Hasanudin Banten, Indonesia 

11 KONSEP KAFA’AH DALAM PRESPEKTIF IMAM MALIK DAN 
IMAM SYAFI’I: ANALISIS METODOLOGI USHUL FIKIH  
Nailil Maziyati, Luthfiyah 
Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang, Indonesia 

356 – 375 

12 IMPLIKASI NORMATIF DAN SOSIAL PERJANJIAN PRA-NIKAH 
PERSPEKTIF HUKUM KELUARGA ISLAM DI INDONESIA  
Suwito, Didit Darmawan, Saidah Fiddaroini Harun, Risma A’limathus 
Zuriah 
Universitas Sunan Giri Surabaya, Indonesia 

376 – 394 

13 THE BOYCOTT OF ISRAELI PRODUCTS FROM THE 
PERSPECTIVE OF SADZ AL-DZARAI’: A NORMATIVE ANALYSIS 
WITHIN ISLAMIC LAW 
Ai Samrotul Fauziah 
UIN Sunan Gunung Djati Bandung 

395 – 407 

14 ANALYSIS OF LEGAL POLICY IMPLEMENTATION AGAINST 
PERPETRATORS OF CHILD BULLYING  
Sulistina, Amilia Putri Kartika Sari, Efrilia Yusri, Arindy Sri Musdalifah 
Universitas Nurul Jadid Paiton Probolinggo, Indonesia 

408 – 424 

15 KAFA’AH DALAM PERKAWINAN PERSPEKTIF MAQASID AL-
SYARI’AH (Studi Kasus pada Pesantren Darul Ma’sum dan Yayasan 
Darussalam Kabupaten Probolinggo) 
Muhamad Agus Salim, Fauziyah Putri Meilinda  
Institut Ahmad Dahlan Probolinggo, Indonesia 

425 – 439 

16 PERLINDUNGAN HUKUM TERHADAP FENOMENA 
PERKAWINAN SIRI DIBAWAH UMUR TANPA WALI DI 
KABUPATEN LUMAJANG 
Uswatun Hasanah, Fauziyah Putri Meilinda  
Institut Ahmad Dahlan Probolinggo 

440 – 453 

17 THE GENEALOGY OF TAQNĪN AL-AHKĀM AND ITS INITIAL 
IMPLEMENTATION IN THE OTTOMAN EMPIRE 
Alby Labib Halbana Bunyamin, Abdul Mufti Albasyari   
UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia; Institut Nahdlatul Ulama 
Ciamis, Indonesia 

454 – 468 

18 RAISING THE MARRIAGE AGE, RAISING DISPENSATIONS? 
EVIDENCE FROM THE MALANG RELIGIOUS COURT AFTER 
CONSTITUTIONAL COURT DECISION NO. 22/PUU-XV/2017 
Risma Nur Arifah, Mohd Nurhusairi Bin Mat Hussin, Erik Sabti Rahmawati, 
Anggreani Kharimatuz Zahro 
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia; 
Universiti Malaya, Malaysia 

469 – 483 

19 JURIDICAL REVIEW OF MARRIAGE CONTRACTS FOR 
PREGNANT WOMEN: HARMONIZING ISLAMIC LAW AND 
INDONESIAN NATIONAL LAW ON LINEAGE AND CHILD 
PROTECTION 
Yurizka Syahdani Nst, Uswatun Hasanah 
Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary 
Padangsidimpuan, Indonesia 

484 – 504 

 



Hakam : Journal of Islamic Law Studies and Islamic Economic Law  
This journal is an open-access article under a CC BY-NC-SA 4.0 International License. © 2025, the author(s) 

 

Volume 9 Number 2 (December 2025) | Pages 181 – 194 
Doi: https://doi.org/10.33650/jhi.v9i2.11878  

Submitted: 28 June 2025 | Revised: 13 October 2025 | Accepted: 20 December 2025 | Published: 31 December 2025 

 
 

HAK KEKAYAAN INTELEKTUAL SEBAGAI 
OBJEK JAMINAN PEMBIAYAAN DALAM PERSPEKTIF 

HUKUM EKONOMI SYARIAH 
 
 

Diding Jalaludin1, Piqi Rizki Padhilah2, Umar Rojikin3, 
Muhamad Kholid4, Tatang Astarudin5 

Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 
E-Mail: diding.advokat@gmail.com 

 

 

ABSTRACT 
This article examines the status of Intellectual Property (IP) as collateral for financing within the framework of 
Islamic Economic Law. IP—covering trademarks, patents, copyrights, industrial designs, trade secrets, and 
communal intellectual property—embodies reputation and economic value, thereby raising the question of 
whether it may qualify as māl (property) and function as marhūn (pledged collateral). Employing a descriptive-
analytical method and a juridical-empirical approach through library research, the study analyzes statutory 
regulations on IP-based security, relevant fatwas, and contemporary Islamic legal scholarship. The findings 

suggest that IP conceptually corresponds to ḥaqq al-ibtikār (creative/authorial right), which is increasingly 
recognized as a proprietary right containing both economic and moral dimensions. Its legitimacy is frequently 

grounded in ‘urf (recognized custom) and maṣlaḥah mursalah (public interest), supporting the permissibility of 
utilizing IP as collateral under the general maxim that commercial transactions are allowed unless proven 
otherwise. The article further proposes Sharia-compliant operational models—such as rahn combined with 

murābaḥah, ijārah, istiṣnā‘, and profit-sharing schemes (muḍārabah/mushārakah)—subject to strict avoidance of 
ribā, gharar, and maysir, and contingent upon reliable valuation standards, secondary-market readiness, and 
enforceable execution mechanisms. Divergent scholarly views are mapped, particularly regarding intangibility, 
valuation volatility, and moral-right constraints. 
 
Keywords: intellectual property, collateral, rahn, Islamic finance, Islamic economic law. 
 

ABSTRAK 
Artikel ini membahas kedudukan Hak Kekayaan Intelektual (HKI) sebagai objek jaminan pembiayaan dalam 
perspektif Hukum Ekonomi Syariah (HES), dengan menempatkan HKI—merek, paten, hak cipta, desain 
industri, rahasia dagang, hingga kekayaan intelektual komunal—sebagai aset bernilai ekonomi yang berpotensi 
diperlakukan setara dengan harta (māl). Kajian ini menggunakan metode deskriptif-analitis dengan pendekatan 
yuridis-empiris berbasis studi kepustakaan terhadap regulasi nasional (termasuk pengaturan fidusia HKI), fatwa, 
dan literatur fikih kontemporer. Hasil kajian menunjukkan bahwa HKI memiliki relevansi konseptual dengan 

ḥaqq al-ibtikār (hak cipta/kreasi) yang diakui sebagai hak kebendaan, memuat hak ekonomi dan hak moral, serta 

memperoleh legitimasi melalui ‘urf dan maṣlaḥah mursalah. Pemanfaatan HKI sebagai jaminan dimungkinkan 

melalui instrumen syariah seperti rahn, wakālah, serta skema pembiayaan (murābaḥah, ijārah, istiṣnā‘, muḍārabah, 
dan musyārakah) dengan syarat menghindari ribā, gharar, dan maysir, serta didukung mekanisme valuasi dan 
infrastruktur eksekusi yang akuntabel. Artikel ini juga menguraikan perbedaan pendapat ulama kontemporer 
terkait aspek kebendaan, ketidakpastian nilai, dan keterikatan hak moral.  
 
Kata kunci: HKI, jaminan pembiayaan, rahn, hak ibtikar, hukum ekonomi syariah. 

  

Published by Islamic Faculty of Nurul Jadid University, Probolinggo, Indonesia. 
online access at https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam  
e-ISSN 2580-8052 | p-ISSN 2829-5803 

https://doi.org/10.33650/jhi.v9i2.11878
mailto:diding.advokat@gmail.com
https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam


Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
182  

 

PENDAHULUAN 

Hak Kekayaan Intelektual (HKI) yang terklasifikasi dalam Hak Merek, Paten, Desain 

Industri, Hak Cipta, Indikasi Geografis, Desain Tata Letak Sirkuit Terpadu (DTLST), 

Rahasia Dagang dan Ekspresi Budaya Tradisional yang dibingkai dalam bentuk Kekayaan 

Intelektual Komunal, melekat reputasi dan kualitas yang melahirkan nilai ekonomis dan 

potensi HKI yang setara dengan harta benda lain baik yang bersifat bergerak maupun tidak 

bergerak dan merupakan sebuah investasi jangka panjang.1 Hak eksklusif HKI yang lahir dari 

proses intelektual patut untuk dilindungi, dihargai dan dihormati setiap individu serta 

diberdayakan setiap pemegang haknya guna mengembangkan nilai kemanfaatan universal 

yang berkelanjutan dari nilai ekonomis yang dimiliki HKI. 

Pemanfaatan HKI terus menjadi diskursus yang belum selesai baik di kalangan praktisi, 

agamawan, stakeholders, maupun pemegang HKI itu sendiri. Dalam aktivitas Hukum 

Ekonomi Syariah (HES), muncul diskursus mengenai HKI menjadi objek wakaf dan HKI 

menjadi objek jaminan atau agunan dalam mengajukan fasilitas pembiayaan sebagai upaya 

untuk menghadirkan nilai manfaat yang lebih besar. Pemberdayaan dan pemanfaatan HKI 

merupakan sebuah upaya positif dikarenakan baik yang tersirat dan tersurat dalam perspektif 

hukum nasional2 maupun hukum Islam3, harta benda yang bernilai ekonomis sebaiknya 

dikelola dan dikomersialisasi dengan baik untuk memperoleh nilai manfaat dari harta benda 

tersebut. 

Penggunaan HKI sebagai jaminan fasilitas pembiayaan menjadi dilematis meskipun 

telah diatur dalam Peraturan Pemerintah (PP) Nomor 24 Tahun 2022 tentang Pelaksanaan 

Undang-Undang Nomor 24 Tahun 2019 tentang Ekonomi Kreatif yang memberikan 

peluang bagi pengusaha ekonomi kreatif untuk menggunakan HKI sebagai objek jaminan 

fidusia. Akan tetapi Otoritas Jasa Keuangan (OJK) sebagai regulator lembaga pembiayaan 

belum mengeluarkan regulasi yang mengatur penggunaan HKI sebagai objek jaminan di 

lembaga penyelenggara pembiyaan. OJK masih melakukan kajian prospek dan kelayakan 

HKI sebagai objek jaminan yang berhubungan erat dengan valuasi, ketersediaan secondary 

 
1 Fitri Novia Heriani, “Perlindungan Kekayaan Intelektual Tingkatkan Nilai Ekonomi Usaha” 
(Hukumonline.com, 2022), https://www.hukumonline.com/berita/a/perlindungan-kekayaan-intelektual-
tingkatkan-nilai-ekonomi-usaha-lt6307f55955a73/. 
2 Surur Roiqoh, “Tanah Terlantar Perspektif Hukum Positif Indonesia Dan Hukum Islam,” Az Zarqa’ 12, no. 
1 (2020): 87–104, https://ejournal.uin-suka.ac.id/syariah/azzarqa/article/view/2136. 
3 Kaesya Areta Sabiya, Dhira Rahma Syabilla, and Fatiya Syifaurrahmah, “Concept Analysis of Property 
Ownership in Islam and Its Application,” Journal of Economics Bussines Ethic and Science Histories 1, no. 1 (2023): 
55, https://jurnalhamfara.ac.id/index.php/jb/article/view/313. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
183  

 

market, appraisal untuk likuidasi dan infrastruktur hukum eksekusi HKI.4  Selain itu instrument 

dan indikator untuk menentukan nilai ekonomis yang terkandung dalam HKI tersebut belum 

ditentukan secara definitif meskipun telah banyak dibahas seperti dengan indikator potensi 

komersialisasi, dampak ekonomi secara keseluruhan, pendekatan pendapatan (income approach) 

dan pendekatan pasar (market approach).5 melalui pembentukan Lembaga Penilai Kekayaan 

Intelektual (LPKI). 

Pendekatan Hukum Ekonomi Syariah dalam pemanfaatan HKI sebagai objek jaminan 

perlu dianalisis dikarenakan perkembangan ekonomi syariah Indonesia yang kian pesat. 

Mengawali tahun 2025, pertumbuhan aset keuangan syariah dari seluruh sektor menunjukan 

tren pertumbuhan yang positif. Per Kuartal I 2025, market share keuangan syariah nasional 

mencapai 25,1% dengan total aset sebesar Rp.9.529,21 triliun.6 Hukum Ekonomi Syariah 

yang merupakan bagian dari keseluruhan hukum Islam telah mengatur mengenai hak ibtikar 

berupa hasil penemuan yang relevan dengan hakikat kepemilikan dalam Islam dan dapat 

dipersamakan dengan hak cipta dalam sistem hukum nasional. 

Mayoritas ulama dari kalangan Mazhab Maliki, Syafi'i, dan Hambali berpendapat bahwa 

hak cipta yang original tergolong harta berharga, sebagaimana harta benda boleh 

dimanfaatkan sesuai dengan hukum Islam.7 Majelis Ulama Indonesia (MUI) telah 

mengeluarkan fatwa No. 1/MUNAS VII/MUI/5/2005 yang menyatakan bahwa 

pelanggaran terhadap HAKI termasuk perbuatan yang haram. Fatwa ini menegaskan bahwa 

penggunaan karya intelektual orang lain tanpa izin pemiliknya adalah bentuk pencurian yang 

tidak sah baik secara syariat maupun hukum positif. Fatwa tersebut didasarkan pada prinsip 

maslahah mursalah, yakni pertimbangan kemaslahatan umum yang tidak memiliki dalil 

eksplisit namun tetap sejalan dengan nilai-nilai dasar syariat. 

Analisis mendalam mengenai likuiditas HKI sebagai objek jaminan pembiayaan dalam 

perspektif Hukum Ekonomi Syariah memiliki urgitas untuk dilakukan mengingat 

 
4 Risandy Meda Nurjanah, “OJK Kaji Kelayakan Hak Kekayaan Intelektual (HKI) Jadi Jaminan Kredit Bank” 
(konsultanpajaksurabaya.com, 2022), https://konsultanpajaksurabaya.com/ojk-kaji-kelayakan-hak-kekayaan-
intelektual-hki-jadi-jaminan-kredit-bank. 
5 Mochammad Fakhri Ali and Doni Triono, “Literatur Review Penilaian Kekayaan Intelektual: Berdasarkan 
Buku Intellectual Property Karya Gordon Dan Russell,” Jurnal Indonesia RICH 2, no. 2 (2021): 28–33, 
https://irich.pknstan.ac.id/irj/article/view/33. 
6 Nadya Rose, Muhammad Azriel Wicaksono, and Lidya Dewi, “Perkembangan Total Aset Keuangan Syariah: 
Momentum Awal Tahun 2025” (Komite Nasional Ekonomi dan Keuangan Syariah, 2025), 
https://kneks.go.id/berita/703/perkembangan-total-aset-keuangan-syariah-momentum-awal-tahun-2025. 
7 M Zaenal Arifin, “Mengkaji Hak Kekayaan Intelektual Dari Kacamata Hukum Islam” (Hukumonline.com, 
2003), https://www.hukumonline.com/berita/a/mengkaji-hak-kekayaan-intelektual-dari-kacamata-hukum-
islam-hol9234/. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
184  

 

pertumbuhan ekonomi syariah dan tumbuhnya pengusaha termasuk sektor Usaha Mikro, 

Kecil dan Menengah (UMKM) berbasis syariah, guna memberikan peluang kepada 

pengusaha tersebut untuk dapat menggunakan HKI yang dimilikinya sebagai jaminan 

pembiayaan untuk kepentingan memperbesar skala usaha dan dapat bersaing secara sehat 

dengan pengusaha besar lainnya. Analisis yang dilakukan dalam penelitian ini akan 

menggunakan teori hak dalam Islam, teori pemilikan harta dalam Islam yang akan 

mengeksplorasi kedudukan dan sifat hak ibtikar (hak cipta) dalam Islam yang akan menjawab 

pertanyaan penelitian seputar kedudukan dan pemanfatan HKI sebagai objek jaminan 

fasilitas pembiayaan dalam perspektif Hukum Ekonomi Syariah. 

 

METODE PENELITIAN 

Metode penelitian ini menggunakan metode deskriptif analisis dengan pendekatan 

penelitian hukum yuridis empiris yang akan melakukan kajian terhadap norma hukum yang 

relevan dengan topik penelitian.8 Penelitian ini menggunakan data kualitatif berupa data 

sekunder yaitu data bersifat pribadi, publik, dan data di bidang hukum yaitu bahan hukum 

primer berupa peraturan tertulis secara hierarkies, bahan hukum non-kodifikasi, 

yurisprudensi, dan traktat9 serta bahan hukum sekunder yang mencakup buku, artikel ilmiah 

jurnal dan literatur yang relevan dengan objek penelitian ini termasuk bahan hukum tersier 

terdiri dari sumber-sumber non-hukum yang juga relevan dalam konteks penelitian ini.10  

Teknik pengumpulan data dilakukan dengan library research atau kepustakaan.11  

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Kedudukan HKI dan Relevansinya dengan Hak Ibtikar 

Konsekuensi hukum Islam memandang bahwa hak ibtikar termasuk ke dalam kategori 

harta yang berakibat bagi Penemu atau Pencipta terhadap hasil karya atau ciptaannya menjadi 

hak milik mutlak yang bersifat materi. Penemu atau Pencipta berhak atas nilai materi itu atau 

hak tersebut, ketika digunakan atau dimanfaatkan oleh orang lain dengan seizinnya. Hak ini 

layaknya harta dan berlaku pada hukum yang melingkupinya. Berpijak dari hal tersebut, hak 

 
8 Rangga Suganda, “Metode Pendekatan Yuridis Dalam Memahami Sistem Penyelesaian Sengketa Ekonomi 
Syariah,” Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam 8, no. 3 (2022): 2859, https://doi.org/10.29040/jiei.v8i3.6485. 
9 Kornelius Benuf and Muhamad Azhar, “Metodologi Penelitian Hukum Sebagai Instrumen Mengurai 
Permasalahan Hukum Kontemporer,” Jurnal Gema Keadilan 7, no. 1 (2020): 20–33, 
https://doi.org/10.14710/gk.2020.7504. 
10 Yati Nurhayati, Ifrani, and M Yasir Said, “Metodologi Normatif Dan Empiris Dalam Perspektif Ilmu 
Hukum,” Jurnal Penegakan Hukum Indonesia 2, no. 1 (2021): 2–20, https://doi.org/10.51749/jphi.v2i1.14. 
11 Beni Ahmad Saebani, Metode Penelitian Sosiologi Hukum (Bandung, 2024). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
185  

 

ibtikar mempunyai kedudukan yang sama dengan kepemilikan harta lain yang bisa 

ditransaksikan, diwariskan dan diwasiatkan. Maka untuk menjaga eksistensi keberadaan hak 

ibtikar tersebut dari hal-hal yang merusaknya harus mendapat perlindungan hukum dari 

pemerintah lewat peraturan atau undang-undang dengan mempertimbangkan kemaslahatan 

umum. Tindakan pemerintah mengatur hak ibtikar bagi warga negaranya tidak bertentangan 

dengan kaidah hukum Islam. 

Majelis Majma` Al-Fiqh Al-Islam menyebutkan bahwa secara umum, hak atas suatu karya 

ilmiah, hak atas merek dagang dan logo dagang merupakan hak milik yang keabsahannya 

dilindungi oleh syariat Islam, khususnya di masa kini merupakan`urf yang diakui sebagai jenis 

dari suatu kekayaan di mana pemiliknya berhak atas semua akibat yang ditimbulkan dari status 

kepemilikan tersebut, seperti kebolehan untuk menjadikannya sebagai komoditas yang 

bersifat komersil. Fatwa Majelis Ulama Indonesia disebutkan bahwa hak cipta merupakan 

hak eksklusif bagi pencipta atau penerima hak untuk mengumumkan atau memperbanyak 

ciptaannya atau memberikan izin untuk itu dengan tidak mengurangi pembatasan-

pembatasan menurut peraturan perundang-undangan yang berlaku. Pengertian hak cipta 

yang disebutkan dalam fatwa MUI ini merujuk kepada Undang-Undang Nomor 28 Tahun 

2014 tentang Hak Cipta (UU Hak Cipta). 

Beberapa cendekiawan muslim kontemporer memberikan pandangannya tentang 

HKI,12 namun literatur yang ada sebagian besar pembahasannya tertuju kepada hak cipta atas 

karya tulis (haq al-ta'lif). Sa'duddin bin Muhammad Al-Kibi mendefinisikan haq al-Ta’lif 

sebagai hak yang tetap pada buku, makalah, karangan dan bunga rampai yang dianggap 

sebagai hak kebendaan dan hak untuk memperbanyak.13 Hak tersebut menjadi milik bagi 

setiap Pengarang atau Penulis sebagai pembuat dari karya tulisnya. Wahbah Az-Zuhaily 

mendefinisikan haq al-Ta’lif sebagai hak kepemilikan karya bagi seorang Penulis yang 

terpelihara secara syar'i. Hak ini terpelihara karena kedudukannya sama dengan hak-hak 

kebendaan lainnya berdasarkan konsep maslahah al-mursalah,14 sehingga pihak lain tidak 

diperbolehkan untuk menggunakan tanpa seizin pemiliknya.15  

 
12 Bahreisy Husein, Himpunan Fatwa (Surabaya: Al-Ikhlas, 2011). 
13 Nursania Dasopang, “Hak Kekayaan Intelektual (Hak Ibtikar) Hak Cipta Dalam Perspektif Hukum Islam,” 
Islamida: Journal of Islamic Studies 1, no. 2 (2023): 96, 
https://ejournal.staidarussalamlampung.ac.id/index.php/islamida/article/view/475. 
14 Sutisna, “Pandangan Hukum Islam Terhadap Hak Cipta,” MIZAN: Journal of Islamic Law 5, no. 1 (2021): 1–
16, https://doi.org/10.32507/mizan.v5i1.927. 
15 Chuzaimatus Saadah, “Analisis Konsep Haq Al-Ta’lif Dan Relevansinya Dengan Perlindungan Hak 
Kekayaan Intelektual,” El-Uqud 1, no. 2 (2023): 71–81, https://doi.org/10.24090/eluqud.v1i2.7953. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
186  

 

Dalam sebuah hak cipta terkandung hak ekonomi (haq al-iqtishadi) dimana Pembuat 

karya cipta berhak untuk mendapatkan materi dari karya ciptanya tersebut, sebagaimana 

pendapat Abdullah Al-Mushlih dan Shalah Al-Shawi yang menyatakan bahwa hak cipta 

adalah keistimewaan yang dimiliki oleh seorang Penulis atau Pengarang yang bisa dihargai 

dengan uang dan dapat dikomersialisasikan oleh Penulis atau Pengarang tersebut dan/atau 

Pemegang Hak. Hak ekonomi ini menunjukan bahwa setiap Pencipta memiliki kekuasaan 

penuh atas ciptaannya, sehingga ia mempunyai hak untuk mendapatkan manfaat baik materi 

dari karya ciptanya tersebut. 

Selain hak ekonomi melekat juga hak moral (haq al-adabi) yang melekat abadi pada diri 

Pencipta dimana Pencipta memiliki hak untuk disebutkan namanya ketika ciptaannya dikutip 

sebagaimana Pasal 5 sampai Pasal 7 UU Hak Cipta.16 Hak moral yang menjadi etika ilmiah 

tersebut telah lama menjadi salah satu dari kebiasaan ilmiah dalam sejarah Islam bahkan 

dianggap sebagai salah satu dari keberkahan ilmu. Imam Al-Qurthuby dalam muqadimah 

tafsirnya pun menguraikan bahwa Kitab Tafsirnya telah mengutip karya Pakar tafsir dan Ahli 

sejarah terdahulu untuk memperkuat karyanya (Al-Imam Abu Abdillah Muhammad ibn 

Ahmad al-Anshari al-Qurthubi). Uraian demikian merupakan pengakuan dan implementasi 

dari adanya hak moral yang melekat pada suatu karya cipta. Usamah Muhammad Usman 

Khalil dalam makalahnya menyebutkan bahwa hak cipta sebagai bagian dari hak kekayaan 

intelektual (al-milkiyah al-fikriyah) adalah hak yang dimiliki oleh seseorang atas karya tulisnya 

dalam berbagai bentuknya.17  

Sebagai sebuah hak baru dalam ruang lingkup hak kepemilikan, hak cipta tidak 

termaktub secara tekstual baik dalam Al-Qur'an maupun Al-Sunnah. Hanya saja keduanya 

memberikan dasar-dasar bagi permasalahan ini. Cendekiawan muslim mengklasifikasikan hak 

eksklusif tersebut ke dalam hak kebendaan dikarenakan hak tersebut tidak bisa lepas dari 

teori hak kepemilikan harta dalam Islam. Jika dikaitkan dengan sebab-sebab tetapnya sebuah 

hak, maka hak cipta ada disebabkan adanya kerja dan kesungguhan seorang pencipta dalam 

membuat sebuah karya cipta. Hak untuk menikmati hasil kerja seseorang merupakan hak 

istimewa yang dimilikinya. Ia berhak mendapatkan manfaat dari hasil kerjanya tersebut. Hak 

istimewa inilah esensi dari hak cipta, sebagaimana definisi yang telah disebutkan sebelumnya. 

 
16 Monica Ayu Caesar Isabela, “Hak Moral Dan Hak Ekonomi Dalam Hak Cipta” (Kompas.com, 2022), 
https://nasional.kompas.com/read/2022/03/26/03000031/hak-moral-dan-hak-ekonomi-dalam-hak-
cipta?page=all. 
17 Duwirdja Haris, Muhammad Akbar, and M Taufan, “Hak Cipta (Copyright) Dalam Pandangan Hukum 
Islam BT  - Prosiding Kajian Islam Dan Integrasi Ilmu Di Era Society 5.0” (UIN Datokarama Palu, 2022), 
https://kiiies50.uindatokarama.ac.id. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
187  

 

Sebuah hak cipta akan diakui ketika terdapat sebab kepemilikan hak cipta melalui 

kesungguhan, ketekunan dan modal keilmuannya telah membuat sebuah karya cipta yang 

akan bermanfaat dan disamakan dengan bekerja (al-'amal) atau dapat juga disamakan dengan 

membuat sebuah produk (assina'ah) dikarenakan bekerja merupakan salah satu sebab untuk 

memperoleh hak kepemilikan harta. Hak cipta sebagai sebuah hak eksklusif Pemilik karya 

cipta dalam Islam juga memiliki hak sosial, seperti disebutkan oleh Yusuf Al-Qaradhawi 

bahwa dibolehkannya bagi setiap individu untuk memiliki hak kepemilikan dalam Islam 

hingga membuat individu tersebut menjadi kaya dengan menjaga proses mencari hartanya 

pada sesuatu yang halal, menginfakannya di jalan Allah SWT, tidak dibelanjakan kepada 

sesuatu yang haram, tidak berlebih-lebihan dalam hal yang mubah, tidak bakhil terhadap hak-

hak harta, tidak melakukan kedzaliman kepada pihak lain, tidak memakan hak orang lain 

sebagaimana ditetapkan oleh Islam.18  

Ruang lingkup hak cipta dalam Islam mencakup dua dimensi, yaitu duniawi dan 

ukhrawi, demikian juga dengan pertanggung jawabannya, seorang pemilik hak cipta harus 

mempertanggungjawabkan setiap detail karya ciptanya, baik di dunia atau pun di akhirat 

kelak. Dimensi dunia berkaitan erat dengan kemanfaatan di tengah masyarakat, bagaimana 

sebuah karya cipta dapat bermanfaat bagi masyarakat. Sedangkan dimensi akhirat adalah 

bahwa sebuah karya cipta itu akan membawa kepada kebahagiaan di akhirat atau minimal 

tidak merusak dan memberikan mudharat terhadap akhirat. 

Mengenai HKI yang disetarakan dengan hak ibtikar dalam Islam dikarenakan al-Ibtikar 

disebut dengan hak cipta. Hak Ibtikar merupakan hasil pemikiran yang terletak pada materil 

yang berdiri sendiri yang dapat diraba oleh indera manusia, tetapi pemikiran itu baru 

terbentuk dan memiliki pengaruh apabila telah dituangkan dalam tulisan seperti buku atau 

media lainnya, kemudian hasil pemikiran tersebut bukan hasil dari plagiasi ataupun 

pengulangan dari pemikiran ilmuan sebelumnya. Akan tetapi ibtikar ini bukan sesuatu yang 

baru sama sekali, tetapi juga boleh berbentuk suatu penemuan sebagai perpanjangan dari 

teori ilmuan sebelumnya.19 Ibtikar hanya sebagai gambaran pemikiran yang apabila telah 

dipaparkan atau dituangkan dalam bentuk tulisan atau cetakan maupun dalam media-media 

lainnya, akan berpengaruh luas, baik dari segi material maupun pemikiran. Oleh karena itu, 

menurut ulama fikih, apabila dilihat dari sisi materinya, Ibtikar lebih serupa dengan manfaat 

benda atau materi. 

 
18 Wahbah Al-Zuhaily, Al-Fiqh Al-Islam Wa Adilatuh (Jakarta: Rajawali Pers, 2010). 
19 Al-Zuhaily. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
188  

 

Harus diakui, Ibtikar merupakan sesuatu yang baru dalam kajian hukum Islam, seiring 

dengan kemajuan dunia keilmuan, dunia usaha dagang dan kehidupan sosial budaya 

masyarakat. Ibtikar secara maknawi berarti kepemilikan khusus dan merupakan hasil karya 

intelektual manusia yang sudah selayaknya ada penghargaan khusus dari masyarakat umum 

baik dari segi moral maupun financial. Para cendekiawan muslim kontemporer memberikan 

pandangannya mengenai kedudukan hak intelektual dalam Islam, mereka berijtihad mengenai 

dasar yang dijadikan sandaran hukum dalam penetapan hak cipta. Di antara mereka adalah 

Fathi Al-Duraini yang menyatakan bahwa landasan hukum dari hak cipta adalah 'urf dan 

kaidah maslahah mursalah.20 Secara de facto hak cipta telah menjadi bagian dari kehidupan sehari-

hari, namun tidak ada nash yang membahas tentang hal ini, sehingga 'urf dan maslahah mursalah 

dijadikan sandaran hukumnya. 

Landasan hukum ini juga digunakan oleh Wahbah Al-Zuhaily dengan menyatakan 

bahwa tidak ada dalil yang sharih mengenai hak cipta, namun hal ini dapat disandarkan pada 

kaidah jalb al-maslahah (mendatangkan maslahat) atau daf' al-mafsadah (menolak kerusakan) 

karena dengan kaidah ini akan terealisasi tujuan syariat. Jika kemaslahatan adalah bagian dari 

tujuan syara', maka melindungi hak cipta adalah sebagai upaya untuk menjaga kemaslahatan 

Pencipta serta masyarakat pada umumnya. Jika jalb al-mafsadah dalam perlindungan hak cipta 

adalah sebagai tindakan preventif agar tidak terjadi mafsadah yang lebih besar, karena dengan 

perlindungan ini setiap membuat karya cipta akan terpacu untuk terus menggali berbagai 

penemuan baru yang akan bermanfaat bagi manusia. Jika hak ini tidak dilindungi tentu akan 

mengakibatkan berbagai kerusakan di tengah masyarakat, seperti keengganan para pembuat 

karya cipta untuk menciptakan karyanya dan dampak yang lebih mengkhawatirkan adalah 

tidak berkembangnya teknologi dan ilmu pengetahuan karena tidak ada lagi ilmuwan yang 

mau menciptakan berbagai penemuan dari hasil-hasil penelitiannya. 

HKI memiliki relevansi dengan Hak Ibtikar perspektif ekonomi syariah dalam integrasi 

beberapa aspek seperti dalam aspek tujuan perlindungan keduanya bertujuan untuk 

melindungi hasil karya manusia agar tidak dieksploitasi tanpa izin, aspek nilai ekonomi dan 

sosial, inovasi bernilai ekonomi dan harus dihargai, aspek pemberian imbalan kepada 

Pencipta sebagai bentuk penghargaan dan keadilan serta aspek etika pemanfaatan inovasi 

yang bebas dari unsur gharar (ketidakjelasan), riba dan dharar (kerugian pihak lain). 

 

 
20 Moh Ulumuddin, “Hak Cipta Dalam Diskursus Ekonomi Islam,” At-Tahdzib 7, no. 1 (2019): 114–27, 
https://ejournal.staiat-tahdzib.ac.id/index.php/tahdzib/article/view/94. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
189  

 

Pemanfaatan HKI sebagai Objek Jaminan Fasilitas Pembiayaan Syariah 

Hak Kekayaan Intelektual (HKI) telah diakui sebagai aset penting dalam 

perekonomian modern. Potensi HKI sebagai sumber nilai ekonomi mendorong 

pemanfaatannya sebagai objek jaminan dalam fasilitas pembiayaan. Penggunaan HKI sebagai 

objek jaminan pembiayaan di lembaga perbankan pada prinsipnya tidak terdapat larangan 

baik dari Peraturan OJK maupun peraturan perundang-undangan lainnya. Namun terdapat 

hal-hal yang perlu diperhatikan seperti valuasi atau penilaian terhadap nilai ekonomis yang 

melekat pada HKI yang dapat dinilai oleh penilai independen bersertifikasi HKI maupun 

penilai internal bank, pedoman penilaian yang definitif dan akuntabel serta bentuk 

perikatannya. Selain itu harus diperhatikan prinsip-prinsip syariah yang mewajibkan transaksi 

keuangan harus terhindar dari unsur riba (bunga), gharar (ketidakpastian) dan maysir (spekulasi 

yang berlebihan). Oleh karena itu, perlu dirumuskan mekanisme pembiayaan syariah yang 

sesuai dengan prinsip-prinsip tersebut, sehingga HKI dapat dimanfaatkan sebagai jaminan 

secara efektif dan sesuai dengan hukum Syariah.21  

Terdapat prinsip-prinsip syariah yang relevan dengan pemanfaatan HKI sebagai 

jaminan meliputi:22 

a. Rahn (Gadai) yaitu menyimpan suatu barang yang memiliki nilai ekonomis dan dapat 

diperjualbelikan sebagai jaminan atas hutang; 

b. Wakalah (Perwakilan) yaitu mekanisme di mana satu pihak (muwakkil) menunjuk pihak 

lain (wakil) untuk bertindak atas namanya. Dalam konteks jaminan, wakalah dapat 

digunakan untuk menunjuk pihak ketiga sebagai pengelola HKI yang dijamin; 

c. Tawaruq (Commoditas Murabahah) adalah skema pembiayaan yang melibatkan 

pembelian komoditas oleh lembaga keuangan dan penjualan kembali komoditas 

tersebut dengan harga yang lebih tinggi secara tunai kepada pihak yang membutuhkan 

dana. Tawaruq dapat digunakan untuk melunasi utang yang dijamin oleh HKI; 

d. Mudharabah dan Musyarakah adalah prinsip pembagian keuntungan dan kerugian. 

Dalam konteks HKI, pembiayaan dapat diberikan berdasarkan skema mudharabah 

(pembiayaan modal kerja) atau musyarakah (pembiayaan modal ventura) dengan HKI 

sebagai kontribusi dari salah satu pihak; 

 
21 Afifah Dwy Rezky Razak Rahmania and Ahmad Fauzan Jamal, “Penerapan Prinsip Larangan Maysir, 
Gharar, Dan Riba Dalam Bank Syariah,” Jurnal Al-Muqaranah 3, no. 2 (2025): 9–19, 
https://jurnal.iainambon.ac.id/index.php/am/index. 
22 Siti Ainurofi’ah, “Analisis Kekuatan Hak Paten Sebagai Objek Jaminan Pada Pembiayaan Perbankan 
Syariah Di Indonesia” (Fakultas Syari’ah UIN Kiai Haji Achmad Siddiq, 2023). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
190  

 

e. Larangan Riba, Gharar, dan Maysir yang merupakan larangan dalam transaksi ekonomi 

syariah. 

 

Adapun mekanisme yang dapat diimplementasikan dengan memanfaatkan HKI 

sebagai objek jaminan antara lain: 

a. Murabahah dengan Rahn HKI, suatu lembaga keuangan syariah (LKS) membiayai 

pembelian bahan baku atau barang dagangan untuk pelaku usaha. Pelaku usaha 

kemudian menjual kembali barang tersebut kepada LKS dengan harga yang lebih tinggi 

secara angsuran (Murabahah). Sebagai jaminan, pelaku usaha menggadaikan HKI-nya 

(Rahn) kepada LKS; 

b. Ijarah dengan Rahn HKI, praktiknya LKS menyewakan HKI kepada pihak lain (lessee) 

dengan pembayaran sewa secara berkala (Ijarah). Sebagai jaminan atas pembayaran 

sewa, lessee menggadaikan aset fisik atau HKI lain kepada LKS; 

c. Istishna' dengan Rahn HKI, LKS memesan pembuatan suatu produk inovatif kepada 

pelaku usaha (mutasani'). Pembayaran dilakukan sesuai dengan tahapan penyelesaian 

produk. Sebagai jaminan, mutasani' menggadaikan HKI yang terkait dengan produk 

tersebut; 

d. Mudharabah/Musyarakah dengan Kontribusi HKI, LKS menyediakan modal untuk 

pengembangan dan komersialisasi HKI (Mudharabah atau Musyarakah). Pemilik HKI 

memberikan kontribusi berupa HKI tersebut. Keuntungan dan kerugian dibagi sesuai 

dengan nisbah yang disepakati; 

e. Wakalah untuk Pengelolaan HKI, LKS menunjuk pihak ketiga (wakil) untuk mengelola 

HKI yang dijaminkan. Wakil bertanggung jawab untuk menjaga nilai HKI dan 

menghasilkan pendapatan dari HKI tersebut. Pendapatan dari HKI digunakan untuk 

membayar angsuran pembiayaan. 

 

Penggunaan HKI sebagai objek jaminan merupakan maslah kontemporer sehingga 

hukumnya memang belum ditentukan. Akan tetapi jika dinisbatkan kepada kaidah fiqih yang 

berbunyi: 

 الأصل في المعاملة الإباحة حتى يدل الدليل على تحريمها 
Artinya: “hukum asal dalam muamalah adalah boleh, kecuali ada dalil yang menunjukkan 
keharamannya”. 

 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
191  

 

Maka hukumnya adalah mubah. Namun demikian terdapat ikhtilaf ulama mengenai 

kebolehan penggunaan HKI sebagai objek jaminan. Mayoritas ulama kontemporer, 

Organisasi Kerjasama Islam (OKI) dan Majelis Ulama Indonesia (MUI), membolehkan 

pemanfaatan HKI sebagai objek jaminan dengan beberapa syarat dengan basis argumentasi 

bahwa HKI berkedudukan sebagai harta (maal) yang memiliki nilai ekonomi signifikan dan 

dapat dikomersialisasikan. Karena memiliki nilai ekonomi, maka HKI memenuhi definisi 

harta (maal) dalam Islam dan berkaitan dengan prinsip kemanfaatan harta, qiyas (analogi) dan 

maslahah mursalah. 

Pendapat kedua tidak membolehkan pemanfaatan HKI sebagai objek jaminan dengan 

alasan HKI bukan harta berwujud atau abstrak yang tidak memiliki wujud fisik (ain), sehingga 

tidak memenuhi syarat sebagai barang jaminan (marhun). Hal tersebut didukung dengan 

anggapan terdapat ketidakjelasan karena kesulitan untuk menilai HKI secara objektif dan 

cenderung fluktuatif, sehingga menimbulkan gharar dalam akad jaminan. Selain itu terdapat 

potensi riba terselubung di mana nilai HKI digunakan untuk menutupi unsur bunga dalam 

pembiayaan. Kemudian HKI melekat hak moral pada penciptanya, sehingga tidak dapat 

diperjualbelikan atau dijaminkan secara bebas. Lagi pula dikhawatirkan adanya potensi 

penyalahgunaan dalam pemanfaatan HKI sebagai jaminan dengan tujuan yang tidak sesuai 

dengan prinsip-prinsip syariah. 

 

KESIMPULAN 

HKI dalam perspektif HES memiliki dasar konseptual untuk diposisikan sebagai harta 

(māl) karena memuat nilai manfaat dan nilai ekonomi yang dapat dikomersialisasikan, 

terutama bila dikaitkan dengan konsep ḥaqq al-ibtikār yang mengakui hasil kreativitas sebagai 

hak kebendaan. 2) Penggunaan HKI sebagai objek jaminan pembiayaan pada prinsipnya 

cenderung dapat dibenarkan melalui pendekatan ‘urf dan maṣlaḥah mursalah serta kaidah 

umum kebolehan muamalah, sepanjang desain akad dan praktiknya memenuhi prinsip 

syariah (bebas ribā, gharar, dan maysir), serta tetap menjaga hak moral pencipta. 3) Perdebatan 

ulama kontemporer berpusat pada isu ketidakberwujudan (intangibility), potensi 

ketidakpastian nilai (volatilitas valuasi) yang dapat memunculkan gharar, serta risiko 

penyalahgunaan yang dapat menyimpang dari tujuan syariah. 4) Karena itu, prasyarat 

implementasi yang paling menentukan adalah ketersediaan standar valuasi yang akuntabel, 

keberadaan penilai kompeten, kesiapan pasar sekunder, dan kepastian prosedur eksekusi yang 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
192  

 

adil, sehingga HKI dapat berfungsi sebagai jaminan secara aman, efektif, dan sesuai maqāṣid 

al-syarī‘ah (perlindungan harta, keadilan, dan kemaslahatan). 

 

  



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
193  

 

REFERENCES 

Ainurofi’ah, Siti. “Analisis Kekuatan Hak Paten Sebagai Objek Jaminan Pada Pembiayaan 
Perbankan Syariah Di Indonesia.” Fakultas Syari’ah UIN Kiai Haji Achmad Siddiq, 
2023. 

Al-Zuhaily, Wahbah. Al-Fiqh Al-Islam Wa Adilatuh. Jakarta: Rajawali Pers, 2010. 

Ali, Mochammad Fakhri, and Doni Triono. “Literatur Review Penilaian Kekayaan 
Intelektual: Berdasarkan Buku Intellectual Property Karya Gordon Dan Russell.” 
Jurnal Indonesia RICH 2, no. 2 (2021): 28–33. 
https://irich.pknstan.ac.id/irj/article/view/33. 

Arifin, M Zaenal. “Mengkaji Hak Kekayaan Intelektual Dari Kacamata Hukum Islam.” 
Hukumonline.com, 2003. https://www.hukumonline.com/berita/a/mengkaji-hak-
kekayaan-intelektual-dari-kacamata-hukum-islam-hol9234/. 

Benuf, Kornelius, and Muhamad Azhar. “Metodologi Penelitian Hukum Sebagai Instrumen 
Mengurai Permasalahan Hukum Kontemporer.” Jurnal Gema Keadilan 7, no. 1 (2020): 
20–33. https://doi.org/10.14710/gk.2020.7504. 

Dasopang, Nursania. “Hak Kekayaan Intelektual (Hak Ibtikar) Hak Cipta Dalam Perspektif 
Hukum Islam.” Islamida: Journal of Islamic Studies 1, no. 2 (2023): 96. 
https://ejournal.staidarussalamlampung.ac.id/index.php/islamida/article/view/475. 

Haris, Duwirdja, Muhammad Akbar, and M Taufan. “Hak Cipta (Copyright) Dalam 
Pandangan Hukum Islam BT  - Prosiding Kajian Islam Dan Integrasi Ilmu Di Era 
Society 5.0.” UIN Datokarama Palu, 2022. https://kiiies50.uindatokarama.ac.id. 

Heriani, Fitri Novia. “Perlindungan Kekayaan Intelektual Tingkatkan Nilai Ekonomi 
Usaha.” Hukumonline.com, 2022. 
https://www.hukumonline.com/berita/a/perlindungan-kekayaan-intelektual-
tingkatkan-nilai-ekonomi-usaha-lt6307f55955a73/. 

Husein, Bahreisy. Himpunan Fatwa. Surabaya: Al-Ikhlas, 2011. 

Isabela, Monica Ayu Caesar. “Hak Moral Dan Hak Ekonomi Dalam Hak Cipta.” 
Kompas.com, 2022. https://nasional.kompas.com/read/2022/03/26/03000031/hak-
moral-dan-hak-ekonomi-dalam-hak-cipta?page=all. 

Nurhayati, Yati, Ifrani, and M Yasir Said. “Metodologi Normatif Dan Empiris Dalam 
Perspektif Ilmu Hukum.” Jurnal Penegakan Hukum Indonesia 2, no. 1 (2021): 2–20. 
https://doi.org/10.51749/jphi.v2i1.14. 

Nurjanah, Risandy Meda. “OJK Kaji Kelayakan Hak Kekayaan Intelektual (HKI) Jadi 
Jaminan Kredit Bank.” konsultanpajaksurabaya.com, 2022. 
https://konsultanpajaksurabaya.com/ojk-kaji-kelayakan-hak-kekayaan-intelektual-hki-
jadi-jaminan-kredit-bank. 

Rahmania, Afifah Dwy Rezky Razak, and Ahmad Fauzan Jamal. “Penerapan Prinsip 
Larangan Maysir, Gharar, Dan Riba Dalam Bank Syariah.” Jurnal Al-Muqaranah 3, no. 
2 (2025): 9–19. https://jurnal.iainambon.ac.id/index.php/am/index. 

Roiqoh, Surur. “Tanah Terlantar Perspektif Hukum Positif Indonesia Dan Hukum Islam.” 
Az Zarqa’ 12, no. 1 (2020): 87–104. https://ejournal.uin-



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
194  

 

suka.ac.id/syariah/azzarqa/article/view/2136. 

Rose, Nadya, Muhammad Azriel Wicaksono, and Lidya Dewi. “Perkembangan Total Aset 
Keuangan Syariah: Momentum Awal Tahun 2025.” Komite Nasional Ekonomi dan 
Keuangan Syariah, 2025. https://kneks.go.id/berita/703/perkembangan-total-aset-
keuangan-syariah-momentum-awal-tahun-2025. 

Saadah, Chuzaimatus. “Analisis Konsep Haq Al-Ta’lif Dan Relevansinya Dengan 
Perlindungan Hak Kekayaan Intelektual.” El-Uqud 1, no. 2 (2023): 71–81. 
https://doi.org/10.24090/eluqud.v1i2.7953. 

Sabiya, Kaesya Areta, Dhira Rahma Syabilla, and Fatiya Syifaurrahmah. “Concept Analysis 
of Property Ownership in Islam and Its Application.” Journal of Economics Bussines Ethic 
and Science Histories 1, no. 1 (2023): 55. 
https://jurnalhamfara.ac.id/index.php/jb/article/view/313. 

Saebani, Beni Ahmad. Metode Penelitian Sosiologi Hukum. Bandung, 2024. 

Suganda, Rangga. “Metode Pendekatan Yuridis Dalam Memahami Sistem Penyelesaian 
Sengketa Ekonomi Syariah.” Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam 8, no. 3 (2022): 2859. 
https://doi.org/10.29040/jiei.v8i3.6485. 

Sutisna. “Pandangan Hukum Islam Terhadap Hak Cipta.” MIZAN: Journal of Islamic Law 5, 
no. 1 (2021): 1–16. https://doi.org/10.32507/mizan.v5i1.927. 

Ulumuddin, Moh. “Hak Cipta Dalam Diskursus Ekonomi Islam.” At-Tahdzib 7, no. 1 
(2019): 114–27. https://ejournal.staiat-
tahdzib.ac.id/index.php/tahdzib/article/view/94. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

▪ Hak Kekayaan Intelektual (HKI) sebagai Objek 
Jaminan Pembiayaan dalam Perspektif Hukum 
Ekonomi Syariah 

▪ Konsep Kafa’ah dalam Prespektif Imam Malik dan 
Imam Syafi’i: Analisis Metodologi Ushul Fikih 

▪ Peran Istri sebagai Pencari Nafkah dan Dampaknya 
terhadap Keutuhan Rumah Tangga Perspektif Islam 

▪ Implikasi Normatif dan Sosial Perjanjian Pra-Nikah 
Perspektif Hukum Keluarga Islam di Indonesia 

▪ Konsep Nabawi dalam Membangun Keharmonisan 
Rumah Tangga 

▪ The Boycott of Israeli Products From The 
Perspective Of Sadz Al-Dzarai’: A Normative 
Analysis Within Islamic Law 

▪ Implementation of The Wakalah Bil Ujroh Contract 
in Financing Products at Islamic Financial 
Institutions 

▪ Analysis of Legal Policy Implementation Against 
Perpetrators of Child Bullying 

▪ Deconstructing Mu’asyarah Bi Al-Ma’ruf: Toward A 
Gender-Just Framework of Islamic Family Law 

▪ Kafa’ah dalam Perkawinan Perspektif Maqasid Al-
Syari’ah (Studi Kasus pada Pesantren Darul Ma’sum dan 
Yayasan Darussalam Kabupaten Probolinggo) 

▪ Eksistensi dan Perkembangan Kelembagaan Hukum 
Islam di Indonesia 

▪ Perlindungan Hukum terhadap Fenomena 
Perkawinan Siri Dibawah Umur tanpa Wali di 
Kabupaten Lumajang 

▪ From Formal Validity to Ethical Accountability: 
Good Faith in Sharia Electronic Contracts Under 
Indonesian Law 

▪ The Genealogy of Taqnin Al-Ahkam And Its Initial 
Implementation In The Ottoman Empire 

▪ Legal Protection for Parties When MPD Fails to 
Collect Notarial Protocols 

▪ Raising the Marriage Age, Raising Dispensations? 
Evidence From the Malang Religious Court After 
Constitutional Court Decision no. 22/PUU-
XV/2017 

▪ Review of Islamic Law and Law no. 1 of 1974 and 
Constitutional Court Decision no. 46/PUU-
VIII/2010 Concerning Siri Marriage Law: The 
Position of Wives, Children And Property 

▪ Juridical Review of Marriage Contracts For 
Pregnant Women In Islamic Law And National Law 

▪ Sharia Economic Law on The Growth of Micro, 
Small, And Medium Enterprises (UMKM) In The 
Digital Era 

 

 

  

E d i s i :  V o l u m e  9  N o m o r   2 
J u l i   -   D e s e m b e r  2 0 2 5 



 

H a k a m 

Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 
e-ISSN : 25808052  |  p-ISSN : 2829-5803 
 
DOI: https://doi.org/10.33650/jhi 
 
 
 

Volume 9 Nomor 2, Juli – Desember 2025 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Editorial Office: 
 
Program Studi Hukum Keluarga (Ahwal Syakhshiyah) 
Fakultas Agama Islam Universitas Nurul Jadid,  
Paiton, Probolinggo, Jawa Timur, Indonesia 67291.  
Telepon: 0888 30 78899, Hp: 082232108969 
Email: hukumkeluarga.fai@unuja.ac.id 
Website: https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam/index   

https://doi.org/10.33650/jhi
https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam/index


H a k a m 
Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 
 
Editor In Chief 
Muhammad Zainuddin Sunarto, Sinta ID 6116528, Universitas Nurul Jadid, 
Probolinggo, Indonesia 

 
Editorial Board 
Daniel Fernandez Kranz, Scopus ID 12797471200, Instituto de Empresa 
University, Segovia, Spain, Spain 
Mohammad Fadel, Scopus ID 39261404000, University of Toronto, Canada, 
Canada 
Joana Salifu Yendork, Scopus ID 56328263000, University of Ghana, Ghana, 
Ghana 
Siti Muna Hayati, Scopus ID, UIN Sunan Kalijogo Yogyakarta 
Slawa Rokicki, Scopus ID 56404564000, University College Dublin, Ireland, 
Ireland 
Khoirul Hidayah, Scopus ID 57203353119, Universitas Islam Negeri Maulana 
Malik, Malang, Indonesia 
Akhmad Farid Mawardi Sufyan, Scopus ID 57266242300, Institut Agama 
Islam Negeri Madura, Pamekasan, Indonesia 
Zakiyatul Ulya, Scopus ID 57218455431, Universitas Islam Negeri Sunan 
Ampel Surabaya, Indonesia 
 

Reviewers 
Ewa Batyra, Scopus ID 57192590667, The Max Planck Institute for 
Demographic Research, Germany, Germany 
Elizabeth Agey, Scopus ID 57204005122, University of California Santa 
Barbara, United States of America, United States 
Olympia L.K. Campbell, Scopus ID 57221476734, Institute For Advanced 
Study in Toulouse, France, France 
Xiangming Fang, Scopus ID 36339202800, China Agricultural University, 
Beijing, China, China 
Rihab Grassa, Scopus ID 55505935200, Manouba University, Tunisia, Tunisia 
Junghua Hung, Scopus ID 8574630700, National Central University, Taoyuan, 
Taiwan, Taiwan, Province of China 
Rüdiger Lohlker, Scopus ID 6506783480, Northwest University, Xi'an, China, 
China 
Marco Alfano, Scopus ID 57527411400, University College London, United 
kingdom, United Kingdom 



Dhofir Catur Bashori, Scopus ID, Universitas Muhammadiyah Jember, 
Indonesia 
Muslihun -, Scopus ID, Institut KH Abdul Chalim Pacet Mojokerto, Indonesia 
Siti Khoirotul Ula, Scopus ID, Universitas Islam Negeri Sayyid Ali 
Rahmatullah Tulungagung, Indonesia 
Nur Lailatul Musyafa’ah, Scopus ID 57353220700, Universitas Islam Negeri 
Sunan Ampel Surabaya, Indonesia 
 
 

English Language Advisor 
Achmad Naufal Irsyadi, Sinta ID 6704870, Universitas Nurul Jadid, 
Probolinggo, Indonesia 
 

Layouter 
Faizul Mubarok, Universitas Nurul Jadid, Probolinggo, Indonesia 
  



H a k a m 
Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 

Table of Content 
 

1 HAK KEKAYAAN INTELEKTUAL (HKI) SEBAGAI OBJEK 
JAMINAN PEMBIAYAAN DALAM PERSPEKTIF HUKUM 
EKONOMI SYARIAH 
Diding Jalaludin, Piqi Rizki Padhilah, Umar Rojikin, Muhamad Kholi, 
Tatang Astarudin 
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

181 – 194 

2 PERAN ISTRI SEBAGAI PENCARI NAFKAH DAN DAMPAKNYA 
TERHADAP KEUTUHAN RUMAH TANGGA PERSPEKTIF 
ISLAM 
Muhammad Shidqi Pribadi, Teguh dwi cahyadi 
Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i Jember 

195 – 211 

3 KONSEP NABAWI DALAM MEMBANGUN KEHARMONISAN 
RUMAH TANGGA 
Muhammad Fathur Rachman Imanda, Winning Son Ashari  
Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i Jember 

212 – 227 

4 IMPLEMENTATION OF THE WAKALAH BIL UJROH 
CONTRACT IN FINANCING PRODUCTS AT ISLAMIC 
FINANCIAL INSTITUTIONS 
Muhammad Fikri Auliaurrahman  
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

228 – 242 

5 DECONSTRUCTING MU’ASYARAH BI AL-MA’RUF: TOWARD A 
GENDER-JUST FRAMEWORK OF ISLAMIC FAMILY LAW 
Lina Nur Anisa 
Institut Agama Islam Ngawi 

243 – 266 

6 EKSISTENSI DAN PERKEMBANGAN KELEMBAGAAN HUKUM 
ISLAM DI INDONESIA 
Hasbi Umar, Husin Bafadhal, Reza Rahmatullah 
Universitas Islam Negeri Sulthan Thaha Saifuddin Jambi 

267 – 278 

7 FROM FORMAL VALIDITY TO ETHICAL ACCOUNTABILITY: 
GOOD FAITH IN SHARIA ELECTRONIC CONTRACTS UNDER 
INDONESIAN LAW 
Sigit Nurhadi Nugraha, Abdul Rachmad Budiono, Budi Santoso, Rachmi 
Sulistyarini  
Fakultas Hukum Universitas Brawijaya, Malang, Indonesia 

279 – 303 

8 LEGAL PROTECTION FOR PARTIES WHEN MPD FAILS TO 
COLLECT NOTARIAL PROTOCOLS 
Adinda Mellinia Aurel, Herlindah, Imam Rahmat Sjafi’i 
Universitas Brawijaya Malang, Indonesia 

304 – 326 

9 REVIEW OF ISLAMIC LAW AND LAW NO. 1 OF 1974 AND 
CONSTITUTIONAL COURT DECISION NO. 46/PUU-VIII/2010 
CONCERNING SIRI MARRIAGE LAW: THE POSITION OF 
WIVES, CHILDREN AND PROPERTY 
Syaiful Bakri, Muhammad Abrori  
Sekolah Tinggi Ilmu Syari’ah Darul Falah Bondowoso 

327 – 341 



10 SHARIA ECONOMIC LAW ON THE GROWTH OF MICRO, 
SMALL, AND MEDIUM ENTERPRISES (UMKM) IN THE 
DIGITAL ERA 
Meisa Nur Safitri, Nabila Nurkhafiah, Siti Nurzihan, Afifaturrohmaniyah 
Universitas Islam Negri Sultan Maulana Hasanudin Banten, Indonesia 

342 – 355 

11 KONSEP KAFA’AH DALAM PRESPEKTIF IMAM MALIK DAN 
IMAM SYAFI’I: ANALISIS METODOLOGI USHUL FIKIH  
Nailil Maziyati, Luthfiyah 
Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang, Indonesia 

356 – 375 

12 IMPLIKASI NORMATIF DAN SOSIAL PERJANJIAN PRA-NIKAH 
PERSPEKTIF HUKUM KELUARGA ISLAM DI INDONESIA  
Suwito, Didit Darmawan, Saidah Fiddaroini Harun, Risma A’limathus 
Zuriah 
Universitas Sunan Giri Surabaya, Indonesia 

376 – 394 

13 THE BOYCOTT OF ISRAELI PRODUCTS FROM THE 
PERSPECTIVE OF SADZ AL-DZARAI’: A NORMATIVE 
ANALYSIS WITHIN ISLAMIC LAW 
Ai Samrotul Fauziah 
UIN Sunan Gunung Djati Bandung 

395 – 407 

14 ANALYSIS OF LEGAL POLICY IMPLEMENTATION AGAINST 
PERPETRATORS OF CHILD BULLYING  
Sulistina, Amilia Putri Kartika Sari, Efrilia Yusri, Arindy Sri Musdalifah 
Universitas Nurul Jadid Paiton Probolinggo, Indonesia 

408 – 424 

15 KAFA’AH DALAM PERKAWINAN PERSPEKTIF MAQASID AL-
SYARI’AH (Studi Kasus pada Pesantren Darul Ma’sum dan Yayasan 
Darussalam Kabupaten Probolinggo) 
Muhamad Agus Salim, Fauziyah Putri Meilinda  
Institut Ahmad Dahlan Probolinggo, Indonesia 

425 – 439 

16 PERLINDUNGAN HUKUM TERHADAP FENOMENA 
PERKAWINAN SIRI DIBAWAH UMUR TANPA WALI DI 
KABUPATEN LUMAJANG 
Uswatun Hasanah, Fauziyah Putri Meilinda  
Institut Ahmad Dahlan Probolinggo 

440 – 453 

17 THE GENEALOGY OF TAQNĪN AL-AHKĀM AND ITS INITIAL 
IMPLEMENTATION IN THE OTTOMAN EMPIRE 
Alby Labib Halbana Bunyamin, Abdul Mufti Albasyari   
UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia; Institut Nahdlatul Ulama 
Ciamis, Indonesia 

454 – 468 

18 RAISING THE MARRIAGE AGE, RAISING DISPENSATIONS? 
EVIDENCE FROM THE MALANG RELIGIOUS COURT AFTER 
CONSTITUTIONAL COURT DECISION NO. 22/PUU-XV/2017 
Risma Nur Arifah, Mohd Nurhusairi Bin Mat Hussin, Erik Sabti 
Rahmawati, Anggreani Kharimatuz Zahro 
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia; 
Universiti Malaya, Malaysia 

469 – 483 

19 JURIDICAL REVIEW OF MARRIAGE CONTRACTS FOR 
PREGNANT WOMEN IN ISLAMIC LAW AND NATIONAL LAW 
Yurizka Syahdani Nst, Uswatun Hasanah 
Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary 
Padangsidimpuan, Indonesia 

484 – 501 

 



Hakam : Journal of Islamic Law Studies and Islamic Economic Law  
This journal is an open-access article under a CC BY-NC-SA 4.0 International License. © 2025, the author(s) 

 

Volume 9 Number 2 (December 2025) | Pages 195 – 211 
Doi: https://doi.org/10.33650/jhi.v9i2.11992  

Submitted: 5 July 2025 | Revised: 13 October 2025 | Accepted: 20 December 2025 | Published: 31 December 2025 

 
 

PERAN ISTRI SEBAGAI PENCARI NAFKAH DAN DAMPAKNYA 
TERHADAP KEUTUHAN RUMAH TANGGA PERSPEKTIF 

ISLAM 
 
 

Muhammad Shidqi Pribadi, Teguh dwi cahyadi 
Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i Jember, Indonesia 

Email : shidqipribadi15@gmail.com, teguh@stdiis.ac.id 

 
 

ABSTRACT 
One of a husband’s primary responsibilities is to provide financial support for his family. Yet not all husbands 
are able to fulfill this duty adequately, leading to weakened household economies and compelling wives to 
contribute as breadwinners. This phenomenon is evident among the families of workers at the synthetic hair 
factory in Purbalingga Regency, where many wives assume the role of principal income earner to meet their 
household needs. This study aims to identify the factors that drive wives to become the main breadwinners, 
particularly within the families of factory employees in Purbalingga, examine the effects of this role on marital 
cohesion, and explore the Islamic perspective on wives as primary providers. Employing a qualitative case-
study approach, the research reveals three key findings: (1) economic necessity, stemming from insufficient 
spousal income, and instances of husbands being unable to work due to illness or by mutual agreement compel 
wives to take on earning responsibilities; (2) while wives’ income-generating role can enhance family welfare 
stability, it may also reduce family quality time, create a double burden of domestic and economic duties, hinder 
communication effectiveness, and heighten role-imbalance conflicts; and (3) within Islamic jurisprudence, 
wives are permitted to seek livelihood support when their husbands’ earnings fall short, provided they observe 
Shariah-compliant conditions and limitations; however, any contravention of these religious guidelines renders 
such work impermissible. 
Keywords : wife, breadwinner, household cohesion 
 

ABSTRAK 

Salah satu kewajiban seorang suami adalah memberikan nafkah kepada keluarganya. Namun, tidak semua suami 
mampu menjalankan kewajibannya tersebut dengan baik, dan berakibat pada lemahnya ekonomi keluarga, 
sehingga istri harus turut andil dalam mencari nafkah. Seperti yang terjadi pada keluarga pegawai pabrik rambut 
palsu di kabupaten Purbalingga, banyak istri yang berperan sebagai pencari nafkah utama untuk memenuhi 
kebutuhan rumah tangganya. Tujuan dari penelitian ini adalah untuk mengetahui faktor apa saja yang melatar 
belakangi istri berperan sebagai pencari nafkah utama terutama pada keluarga pegawai pabrik rambut palsu di 
kabupaten Purbalingga, apa saja dampak peran istri sebagai pencari nafkah utama terhadap keutuhan rumah 
tangga, dan bagaimana pandangan islam mengenai peran istri sebagai pencari nafkah utama. Pada penelitian ini 
peneliti menggunakan metode penelitian kualitatif dengan jenis penelitian studi kasus. dari penelitian yang sudah 
dilakukan dapat disimpulkan bahwa; 1. Faktor penyebab istri berperan sebagai pencari nafkah utama adalah 
faktor ekonomi yakni ketidakcukupan penghasilan suami dalam memenuhi kebutuhan rumah tangga dan faktor 
suami tidak bekerja karena sakit ataupun kesepakatan bersama antara suami dan istri, sehingga istri harus 
mengambil peran sebagai pencari nafkah utama. 2. Peran istri sebagai pencari nafkah utama memiliki dampak 
positif dan dampak negatif terhadap keutuhan rumah tangga, berdampak positif dengan meningkatnya stabilitas 
kesejahteraan keluarga dan berdampak negatif dengan muncul pengurangan waktu kualitas bersama keluarga, 
timbulnya beban ganda domestik, menurunnya efektivitas komunikasi, serta peningkatan potensi konflik akibat 
ketidakseimbangan peran dan tekanan waktu. 3. Dalam pandangan islam, istri diperbolehkan mencari nafkah 
untuk memenuhi kebutuhan rumah tangganya, yang tidak mampu dipenuhi oleh suaminya, dengan 
memperhatikan syarat-syarat dan batasan-batasan syariat. Dan menjadi terlarang apabila bertentangan dengan 
syariat ataupun terdapat pelanggaran-pelanggaran syariat di dalamnya. 
Kata Kunci: istri, pencari nafkah, keutuhan rumah tangga 

Published by Islamic Faculty of Nurul Jadid University, Probolinggo, Indonesia. 
online access at https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam  
e-ISSN 2580-8052 | p-ISSN 2829-5803 

https://doi.org/10.33650/jhi.v9i2.11929
mailto:shidqipribadi15@gmail.com
https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam


Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
196  

 

 
 

PENDAHULUAN  

Pernikahan merupakan suatu perjanjian besar yang menghalalkan relasi biologis antara 

antara laki-laki dan perempuan, sekaligus menyatukan dua keluarga, suku, atau bahkan 

masyarakat, untuk membentuk keluarga yang sakinah, mawaddah, dan rahmah. Keberhasilan 

rumah tangga sangat bergantung pada sinergi suami dan istri, dengan saling mendukung 

dalam menjalankan hak dan kewajiban masing-masing, sehingga tercapai keseimbangan 

peran tanpa ada pihak yang dirugikan. Salah satu kewajiban utama suami adalah memberikan 

nafkah lahir kepada keluarganya, yang mencakup kebutuhan sandang, pangan, dan tempat 

tinggal, sesuai dengan kemampuannya.1 Kewajiban memberi nafkah ini telah Allah جل جلاله 

perintahkan dalam Al-Qur’an: 

 وَعَلَى الْمَوْلُودِ لهَُ رِزْقُ هُنَّ وكَِسْوَتُُنَُّ بِِلْمَعْرُوفِ 
Artinya: “Dan kewajiban ayah memberi makan dan pakaian kepada para ibu dengan cara yang ma`ruf.” 
(QS. Al Baqarah: 233) 
 

Ayat tersebut menjelaskan kewajiban orang tua khususnya ayah untuk memenuhi 

kebutuhan nafkah dan pakaian bagi ibu dari anaknya dengan cara yang ma’ruf, yakni sesuai 

dengan standar kewajaran yang berlaku di masyarakat setempat. Pemberian nafkah tersebut 

hendaknya tidak dilakukan secara berlebihan, namun juga tidak bersifat serba kekurangan. 

Kadar nafkah disesuaikan dengan kondisi finansial suami, mengingat setiap individu memiliki 

tingkat kemampuan ekonomi yang berbeda, baik tergolong kaya, menengah, maupun kurang 

mampu.2  

 Pada umumnya, tanggung jawab pemenuhan nafkah dalam keluarga dibebankan 

kepada suami, sementara istri berperan mengelola urusan rumah tangga. Namun, dengan 

kondisi dan perkembangan zaman yang sudah maju saat ini, perempuan memiliki akses dan 

peluang yang sama dengan laki-laki di berbagai sektor, termasuk kemandirian finansial. 

Akibatnya, dalam beberapa kasus suami tidak lagi menduduki peran sebagai pencari nafkah 

utama, dan istri tidak hanya menjadi pencari nafkah tambahan. Kenaikan biaya hidup yang 

semakin tinggi berakibat pada kebutuhan yang sulit dipenuhi jika hanya mengandalkan 

penghasilan suami, sehingga banyak perempuan mengambil peran sebagai penopang utama 

 
1 M Idris Ramulyo, “Hukum Perkawinan Islam,” 2016. 
2 Imam Ibnu Katsir and A Fida, “Tafsir Al-Qur’an Al-Adhim,” Beirut, Lebanon: Dar Al-Taubah Linasyr Wa Al-
Tauzi, 1999. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
197  

 

ekonomi rumah tangga. Kondisi tersebut seringkali memaksa istri mengambil peran sebagai 

tulang punggung utama keluarga, memenuhi kebutuhan pokok seperti sandang, pangan, dan 

papan yang tidak lagi sepenuhnya dapat dipenuhi oleh suami.3  

Berhubungan dengan hal tersebut, di Kabupaten Purbalingga terdapat fenomena istri 

yang menjadi pencari nafkah utama keluarga. Tercatat pada tahun 2024, lebih dari 60% tenaga 

kerja di pabrik rambut palsu merupakan tenaga kerja perempuan.4 Banyak istri pekerja ini 

menjadikan penghasilan dari pabrik sebagai sumber hidup utama keluarga, bukan hanya 

pelengkap pendapatan suami.5 Keputusan tersebut biasanya diambil karena beberapa faktor, 

termasuk kondisi ekonomi keluarga yang tidak menentu, sehingga jika hanya mengandalkan 

satu sumber penghasilan tidak dapat mencukupi kebutuhan sehari-hari mereka. 

Keterlibatan istri sebagai pencari nafkah utama ini, turut memengaruhi dinamika 

keluarga.  Seperti perubahan pola komunikasi pasangan, hingga pergeseran peran dan 

tanggung jawab antara suami dan istri. Tidak hanya berperan sebagai ibu rumah tangga, tetapi 

istri juga mengambil peran sebagai pencari nafkah utama keluarga. Hal ini, sering kali 

menimbulkan permasalahan baru dalam kehidupan rumah tangga. Beberapa keluarga 

mengalami konflik karena perubahan peran yang tidak diiringi dengan penyesuaian tanggung 

jawab ataupun komunikasi yang efektif antara pasangan.6 Dalam kondisi seperti ini, peran 

istri sebagai pencari nafkah bisa menjadi faktor yang mempengaruhi keutuhan rumah tangga. 

Perubahan peran istri menjadi pencari nafkah utama dapat membawa dampak yang 

bersifat ganda terhadap keutuhan rumah tangga. Dampak positif dapat muncul apabila istri 

mampu menjaga keseimbangan antara tanggung jawab rumah tangga dan aktivitas kerjanya, 

disertai adanya sikap saling memahami antara pasangan khususnya dukungan dari suami saat 

istri memilih untuk bekerja. Namun, jika salah satu pihak tidak memahami beban tambahan 

yang ditanggung istri, atau istri mengalami kesulitan dalam mengelola skala prioritas, maka 

potensi terjadinya konflik dalam rumah tangga menjadi hal yang sulit dihindari.7  

Sejumlah penelitian serupa sebelumnya juga membahas peran istri sebagai pencari 

nafkah keluarga. Pertama, studi yang dilakukan oleh Bukari Muslim di Desa Terutung 

Payung, Kabupaten Aceh Tenggara, menunjukkan bahwa keterlibatan istri dalam memenuhi 

 
3 Muhammad bin Ismā‘īl Al-Bukhārī, “Ṣ ahīh Al-Bukhārī,” Beirut: Dār Ibn-Kathīr, 2002. 
4 Pemerintah Kabupaten Purbalingga, Profil Ekonomi Daerah 2024 (Purbalingga: Bappeda Kabupaten 
Purbalingga, 2024). 
5 S Putri, “Perempuan Pekerja Di Pabrik Rambut Palsu Dan Dampaknya,” Jurnal Ekonomi Daerah 10, no. 1 
(2021): 118–30. 
6 Lestari Wijayanti, “Konflik Peran Di Rumah Tangga Modern,” Jurnal Studi Keluarga 4, no. 2 (2023): 23–40. 
7 Fera Andika Kebahyang, “Implikasi Wanita Karir Terhadap Keharmonisan Rumah Tangga Ditinjau Dari 
Hukum Islam” (Fakultas Syari’ah UIN Lampung, 2017). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
198  

 

kebutuhan ekonomi keluarga dapat memberikan dampak positif terhadap stabilitas finansial 

rumah tangga. Namun, di sisi lain, beban tersebut berpotensi mengurangi intensitas peran 

domestik istri, seperti menurunnya ketaatan kepada suami serta berkurangnya perhatian 

dalam pengasuhan anak. Dalam pandangan hukum Islam, pekerjaan istri dapat dibenarkan 

sejauh tidak menimbulkan kemudaratan dan tetap memungkinkan terpenuhinya tanggung 

jawab keluarga secara proporsional.  

Penelitian berikutnya oleh Rahmah Mu’in di Desa Pambusuang, Kabupaten Polewali 

Mandar, menemukan bahwa praktik nafkah dalam rumah tangga modern tidak terlepas dari 

dua prinsip utama, yakni prinsip kemitraan dan prinsip kerelaan. Suami dan istri di wilayah 

tersebut cenderung menjalankan peran ekonomi secara kolektif dan saling merelakan siapa 

yang bertugas sebagai pencari nafkah, tergantung pada kebutuhan dan kondisi keluarga. 

Penelitian ini memperkuat pandangan bahwa Islam membuka ruang bagi perempuan untuk 

bekerja, selama tetap menjaga etika dan ketentuan syariat yang berlaku.8 

Selajutnya penelitian oleh Kartika Malinda melalui studinya di Desa Weskust, 

Kabupaten Kepahiang, menitikberatkan pada pengaruh pekerjaan istri terhadap 

keharmonisan rumah tangga. Penelitiannya menemukan bahwa keharmonisan keluarga 

dipengaruhi oleh sejumlah faktor seperti religiositas, kondisi ekonomi, pendidikan, serta 

komunikasi pasangan. Meski konflik rumah tangga sesekali terjadi akibat perbedaan persepsi 

dan beban kerja istri, sebagian besar dapat diselesaikan melalui pendekatan kekeluargaan dan 

dialog yang sehat.9 

Adapun Lilis Handayani melalui studi kasus di Desa Harum Sari, Kabupaten Aceh 

Tamiang, menyoroti kondisi di mana istri memikul peran dominan dalam pencarian nafkah. 

Meskipun demikian, konsep nafkah dalam keluarga tetap dibangun atas semangat kemitraan 

dan kerelaan antar pasangan. Aktivitas ekonomi istri yang dominan tidak serta-merta 

menyalahi nilai-nilai Islam, selama tetap berada dalam koridor tanggung jawab syar‘i dan 

dilakukan dengan niat untuk menjaga keberlangsungan keluarga.10 

Dari sejumlah penelitian di atas, belum ditemukan penelitian serupa dengan 

penelitian yang akan peneliti lakukan, yang membahas tentang peran istri sebagai pencari 

 
8 Rahmah Muin, “Tinjauan Hukum Islam Terhadap Istri Sebagai Pencari Nafkah,” J-Alif: Jurnal Penelitian 
Hukum Ekonomi Syariah Dan Budaya Islam 2, no. 1 (2021): 85–95. 
9 Malinda Kartika, “Faktor Keharmonisan Keluarga Pada Istri Yang Bekerja (Studi Di Desa Sinar Gunung 
Dusun Satu Kecamatan Tebat Karai Kabupaten Kepahiang)” (UIN FATMAWATI SUKARNO 
BENGKULU, 2020). 
10 Lilis Handayani, “Pemberdayaan Para Istri Dalam Membantu Suami Sebagai Pencari Nafkah Dalam 
Perspektif Fiqh (Studi Kasus Desa Harum Sari Kecamatan Tamiang Hulu Kabupaten Aceh Tamiang),” 
ARRUS Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat 1, no. 1 (2022): 25–29. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
199  

 

nafkah utama di Kabupaten purbalingga, khususnya pada keluarga buruh pabrik rambut 

palsu dan dampaknya terhadap keutuhan rumah tangga. Berdasarkan pembahasan di atas 

tujuan dari penelitian ini untuk (1) Mengetahui apa saja faktor penyebab istri berperan sebagai 

pencari nafkah utama pada keluarga pegawai rambut palsu di kabupaten Purbalingga, (2) 

Menganalisis dan menemukan apa saja dampak peran istri sebagai pencari nafkah utama pada 

keluarga pegawai rambut palsu di kabupaten Purbalingga, (3) Mengetahui bagaimana 

pandangan Islam terhadap peran istri sebagai pencari nafkah utama keluarga. 

 

 

METODE PENELITIAN  

Pada penelitian ini, peneliti menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis 

penelitian studi kasus, yang bertujuan untuk mengeksplorasi secara mendalam bagaimana 

peran istri sebagai pencari nafkah mempengaruhi keutuhan rumah tangga dalam perspektif 

Islam. Teknik pengumpulan data dilakukan dengan metode wawancara mendalam dan 

observasi. Sumber data pada penelitian ini mencakup data primer dan data sekunder, data 

primer bersumber dari hasil wawancara langsung dengan para istri yang bekerja sebagai buruh 

pabrik rambut palsu di kabupaten Purbalingga, dan data sekunder merupakan data pustaka, 

bersumber dari penelaahan literatur-literatur yang relevan dengan penelitian, seperti artikel 

jurnal, Al qur’an, hadis, dll. 

 

Pembahasan dan Hasil 

Peran istri sebagai tumpuan ekonomi utama keluarga melalui pekerjaan sebagai buruh 

di pabrik rambut palsu semakin berkembang di Kabupaten Purbalingga. Data Dinas Tenaga 

Kerja Kabupaten Purbalingga menunjukkan bahwa pada 2024 sektor ini mempekerjakan 

lebih dari 12.000 orang, dengan sekitar 65% di antaranya adalah perempuan, mayoritas 

berstatus istri yang berkontribusi langsung pada pemasukan keluarga.11 Sementara itu, Badan 

Pusat Statistik mencatat bahwa tingkat partisipasi angkatan kerja perempuan di daerah ini 

mencapai 53%, melampaui rata-rata nasional sebesar 51%.12 Dengan persebaran pabrik 

rambut palsu di kabupaten Purbalingga ini, membuka peluang dan kesempatan bagi 

perempuan mendapat pekerjaan untuk memenuhi kebutuhan sehari-hari mereka, termasuk 

 
11 Dinas Tenaga Kerja Kabupaten Purbalingga, Profil Tenaga Kerja Kabupaten Purbalingga 2024 (Purbalingga: 
Dinas Tenaga Kerja Kabupaten Purbalingga, 2025). 
12 Badan Pusat Statistik, Kabupaten Purbalingga Dalam Angka 2024 (Jakarta: Badan Pusat Statistik, 2024). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
200  

 

istri-istri yang berperan sebagai pencari nafkah utama dalam keluarganya. Dari penelitian yang 

peneliti lakukan terdapat beberapa faktor yang menyebabkan istri mengambil peran sebagai 

pencari nafkah utama keluarga, di antaranya: 

Faktor ekonomi menjadi faktor utama pada fenomena ini, lemahnya ekonomi 

keluarga disebabkan oleh ketidakcukupan penghasilan suami untuk memenuhi kebutuhan 

sehari-hari. Rendahnya gaji yang diperoleh dibarengi dengan kenaikan biaya hidup yang terus 

meningkat dan tanggungan yang semakin banyak, terutama biaya pendidikan anak, menjadi 

pemicu istri untuk ikut andil dalam mencari biaya tambahan untuk menutupi kekurangan 

tersebut.  

Sebagaimana yang dinyatakan oleh ibu Eka Nur Setiani, pegawai pabrik PT 

Hyupsung Purbalingga, ia mengatakan bahwa: “Saya hanya ingin membantu memenuhi kebutuhan 

harian. Gaji suami, yang bekerja sebagai sopir ojek, tidak menentu kadang ramai order, kadang sepi total. 

Sementara cicilan rumah harus dibayar dan biaya sekolah anak setiap tahun naik. Jadi dorongan terbesar 

memang ekonomi keluarga”.  

Pernyataan serupa juga diungkapkan oleh ibu Nova Diyanti, pegawai pabrik PT 

Interwork, ia mengatakan bahwa: “Suami saya buruh serabutan, pendapatannya tidak menentu 

bahkan cenderung tidak cukup. Sedangkan anak harus mendaftar sekolah, makanya saya memutuskan 

untuk bekerja di pabrik, karena gajinya tetap dan kadang bisa dapat lebih”. Berdasarkan dua 

pernyataan tersebut, dapat diketahui bahwa ketidakcukupan penghasilan suami dan kenaikan 

biaya hidup yang terus meningkat menjadi faktor istri mengambil peran sebagai pencari 

nafkah utama. 

Faktor Suami Tidak Bekerja, Memberikan nafkah merupakan kewajiban suami 

terhadap istri dan anak-anaknya. Apabila suami mengabaikan tanggung jawab ini tanpa udzur, 

maka ia telah berbuat dhalim karena tidak memenuhi hak-hak keluarganya. Namun, ada 

kondisi di mana seorang suami tidak bisa melaksanakan kewajibannya tersebut, misalnya 

karena terkena musibah penyakit sehingga suami harus pensiun lebih dini, sebagaimana 

pernyataan tersebut ungkapkan oleh ibu Martini, pegawai pabrik PT Indokores: “Saya 

memutuskan untuk bekerja karena kondisi suami yang tidak mampu bekerja lagi akibat terkena penyakit 

sehingga harus pensiun dari pekerjaannya. Sedangkan banyak kebutuhan dan tanggungan yang harus 

dipenuhi, biaya pengobatan, biaya sekolah anak dan untuk hidup sehari-hari”. 

Kesepakatan antara suami dengan istri juga menjadi salah satu alasan suami tidak 

bekerja. Terbatasnya lapangan pekerjaan yang layak dan skill yang pas-pasan membuat suami 

memilih untuk bertukar peran dengan istri yang memang sudah memiliki pekerjaan dan 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
201  

 

penghasilan yang cukup dari sebelum menikah. Sebagaimana pernyataan ibu Yuli Masdasi, 

pegawai pabrik PT Boyang Purbalingga, ia mengatakan bahwa: “Saya sudah bekerja dari sebelum 

menikah, pada awal pernikahan suami saya bekerja sebagai guru honorer, tapi karena gaji yang kecil dia 

memutuskan untuk berhenti, pernah mencoba melamar pekerjaan lain tapi sering kali ditolak. Akhirnya 

kami memutuskan hanya saya yang cari uang dan suami mengurus pekerjaan rumah dan mengurus anak 

di rumah”. 

Dari pernyataan yang disampaikan oleh ibu Martini dan ibu Yuli Masdasi tersebut, 

dapat diketahui bahwa suami yang tidak bekerja karena kondisi tertentu, seperti sakit ataupun 

kesepakatan antara suami dan istri, bisa menjadi faktor penyebab istri bekerja dan mengambil 

peran sebagai pencari nafkah utama di kabupaten Purbalingga. 

 

Peran istri sebagai pencari nafkah utama tentu membawa perubahan signifikan dalam 

dinamika keluarga. Di satu sisi, kehadiran mereka di dunia kerja membantu mengatasi 

tekanan ekonomi. Di sisi lain, tuntutan pekerjaan dapat mempengaruhi interaksi dan 

keharmonisan dalam rumah tangga. Dari penelitian yang dilakukan, peneliti menemukan 

dampak dari istri yang berperan sebagai pencari nafkah utama terhadap keutuhan rumah 

tangga baik positif maupun negatif, diantaranya adalah: 

Keterbatasan Waktu Bersama Keluarga, dampak pertama dan paling banyak yang 

dirasakan para istri adalah berkurangnya waktu bersama anggota keluarga. Jam kerja yang 

panjang, disertai beban fisik yang melelahkan, menyebabkan banyak ibu pekerja tidak 

memiliki cukup energi untuk membangun keintiman emosional dengan suami dan anak-anak. 

Sebagaimana pernyataan tersebut disampaikan oleh ibu Arin Hayati, ia mengatakan bahwa: 

“Karena jam saya berangkat jam setengah 7 pagi dan pulang jam 6 sore, jadi sangat kekurangan waktu 

bersama suami dan anak-anak. Bahkan yang menyedihkannya, saya tidak melihat pertumbuhan anak 

saya sendiri secara utuh”. 

Begitu pula dengan pernyataan ibu Eka Nur Setiani, ia mengatakan bahwa: “Saya 

merasa sangat kurang menghabiskan waktu bersama anak-anak, karena kerja seharian di pabrik, pas 

sampai rumah sudah terlalu capek untuk main sama anak”. Kondisi ini memperkuat temuan dalam 

penelitian Siti Mujanah (2021), yang menyatakan bahwa perempuan bekerja berisiko 

mengalami role overload ketika tuntutan pekerjaan dan peran domestik tidak seimbang, yang 

berujung pada menurunnya interaksi berkualitas dalam keluarga. (Siti Mujanah 2021) 

Sehingga berkurangnya waktu kebersamaan secara signifikan dapat melemahkan hubungan 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
202  

 

emosional dalam keluarga dan menjadi potensi keretakan relasi jika tidak dikelola dengan 

komunikasi yang baik. 

Pembagian Peran yang Tidak Seimbang, selain keterbatasan waktu, sebagian 

besar responden juga mengakui bahwa pembagian peran rumah tangga tidak selalu berjalan 

seimbang. Meskipun beberapa suami turut membantu, namun secara umum beban kerja 

rumah tangga tetap lebih banyak ditanggung oleh istri. Sebagaimana pernyataan yang 

disampaikan ibu Nova Diyanti, dia menjelaskan bahwa: “Saya kerja pagi sampai sore, pulang dari 

pabrik kadang rumah masih berantakan dan saya masih harus beres-beres dan menyiapkan makan 

malam”. 

Pernyataan senada juga disampaikan oleh ibu Eka Nur Setiani, ia mengatakan bahwa: 

“Saya dan suami sudah sepakat untuk bagi bagi pekerjaan rumah, tetapi kebanyakan tugas rumah 

seringnya saya yang mengerjakan”. 

Hasil penelitian Annisa & Fitriani juga menemukan bahwa dalam rumah tangga 

pekerja perempuan, peran domestik tidak serta-merta dialihkan kepada suami, sehingga 

terjadi beban ganda (double burden) yang berisiko memicu kelelahan fisik dan mental.13 

Sehingga Ketidakseimbangan pembagian tugas rumah tangga dapat menimbulkan tekanan 

psikologis dan memperbesar potensi konflik apabila tidak dibarengi dengan kesepahaman 

dan kerja sama yang baik antar pasangan. 

Menurunnya Kualitas Komunikasi Suami-Istri, komunikasi yang sehat 

merupakan pondasi keutuhan rumah tangga. Namun dalam banyak kasus, intensitas dan 

kualitas komunikasi antara suami dan istri menurun ketika istri bekerja seharian, terlebih 

sebagai pencari nafkah utama. Ibu Winda Arianti yang menjalani hubungan jarak jauh dengan 

suami (LDM) mengungkapkan bahwa: “Komunikasi dengan suami sangat terbatas dan kurang 

intens, selain karena jarak yang jauh, padatnya pekerjaan pabrik membuat saya tidak bisa menghubungi 

suami saat jam kerja, paling telponan saat malam dan itu tidak setiap hari”. 

Sementara itu, Ibu Yuli Masdasi mengungkapkan bahwa: “Waktu untuk komunikasi 

dengan suami jadi berkurang, karena tenaga sudah habis seharian untuk bekerja”. Kondisi ini sejalan 

dengan penelitian Nurchayati yang menekankan bahwa tekanan pekerjaan sering kali 

mengganggu proses komunikasi efektif dalam keluarga, dan hal tersebut dapat berimplikasi 

pada meningkatnya kesalahpahaman serta konflik jangka panjang.14 Oleh karena itu, 

 
13 Nur Annisa and Fitriani, “Dinamika Peran Ganda Istri Sebagai Pekerja,” Jurnal Psikologi UIN Raden Fatah 4, 
no. 2 (2020): 88–95. 
14 Nurchayati, “Komunikasi Keluarga Di Era Modern: Antara Harapan Dan Realita,” Jurnal Komunikasi 
Keluarga 5, no. 1 (2020): 44–56. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
203  

 

Rendahnya intensitas komunikasi pasangan dapat menyebabkan miskomunikasi yang 

berujung pada konflik, terutama jika tidak ada waktu khusus yang dialokasikan untuk saling 

memahami kondisi satu sama lain. 

Munculnya Konflik Rumah Tangga, Salah satu konsekuensi nyata dari peran istri 

sebagai pencari nafkah utama adalah meningkatnya potensi konflik dalam rumah tangga. 

Ketika beban ekonomi berpindah kepada istri, terjadi perubahan signifikan dalam dinamika 

kekuasaan dan peran gender dalam keluarga. Jika tidak diiringi dengan komunikasi terbuka 

dan saling pengertian, perubahan ini dapat menjadi sumber ketegangan dan pertengkaran. 

Ibu Arin Hayati mengungkapkan bahwa konflik rumah tangga lebih sering sejak ia 

bekerja di pabrik sebagai pencari nafkah utama, ia mengatakan: “Waktu untuk komunikasi 

dengan suami jadi berkurang, karena tenaga sudah habis seharian untuk bekerja”. Hal serupa juga 

disampaikan oleh ibu Eka Nur Setiani, ia mengungkapkan bahwa: “pelampiasan capek kerja saya 

jadi lebih sensitif dan jadi sering adu mulut, biasanya karena suami ga bantuin beresin rumah”.  Ungkapan 

tersebut menunjukkan bahwa beban fisik dan emosional dari pekerjaan, ditambah dengan 

pekerjaan rumah yang masih harus dipikul, menjadikan istri lebih rentan terhadap stres yang 

kemudian memicu konflik dengan pasangan. 

Menurut teori manajemen konflik keluarga dari Cahn & Abigail, konflik dalam rumah 

tangga sering kali dipicu oleh ketidakseimbangan peran dan kegagalan dalam memenuhi 

harapan peran yang telah disepakati bersama. Konflik juga bisa terjadi karena adanya 

ketidakselarasan antara persepsi pasangan mengenai pembagian tanggung jawab.15 Oleh 

karena itu, diperlukan komunikasi terbuka, kesepakatan ulang atas peran, serta dukungan 

emosional dari pasangan agar konflik dapat dikelola secara sehat. 

Meningkatnya Kesejahteraan Rumah Tangga, Peran istri sebagai pencari nafkah 

utama tidak selalu menimbulkan ketegangan dalam rumah tangga. Dalam banyak kasus, 

peran tersebut juga menjadi solusi penting dalam meningkatkan kesejahteraan keluarga, 

terutama ketika penghasilan suami tidak mencukupi atau tidak ada sama sekali. Keberadaan 

istri sebagai penyumbang utama ekonomi keluarga mampu menjamin keberlangsungan 

kebutuhan dasar, seperti pemenuhan sandang, pangan, tempat tinggal yang layak, serta biaya 

pendidikan anak. 

Dari hasil wawancara yang peneliti lakukan, sebagian besar responden menyatakan 

bahwa setelah bekerja, kehidupan ekonomi rumah tangga mereka menjadi lebih stabil. 

 
15 Dudley D Cahn and Ruth Anna Abigail, Managing Conflict Through Communication (Boston: Pearson 
Education, 2014). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
204  

 

Sebagaimana pernyataan ibu Sulistia Ningsih, ia mengatakan bahwa: “Alhamdulillah, sejak saya 

ikut bekerja, kami tidak perlu lagi hutang atau nunggak bayar SPP anak. Saya dan suami jadi lebih 

ringan bebannya”. 

Pernyataan senada juga disampaikan ibu Martini, bahwa keputusannya untuk bekerja 

setelah suami sakit membuat keluarganya tetap bisa bertahan secara ekonomi, ia mengatakan: 

“Kalau saya tidak kerja, entah bagaimana menanggung biaya pengobatan suami dan sekolah anak, 

alhamdulillah sekarang sudah bisa terpenuhi, meskipun masih pas-pasan”. 

pernyataan para responden tersebut menunjukkan bahwa pendapatan istri dapat 

mengurangi ketergantungan ekonomi pada pihak luar dan mencegah keluarga terjerumus ke 

dalam lilitan utang. Bahkan, beberapa informan merasa bahwa keputusan untuk bekerja 

justru menjadi titik balik keseimbangan rumah tangga mereka. Ibu Yuli Masdasi 

mengungkapkan bahwa: “Saya tidak merasa keberatan untuk kerja karena untuk memenuhi 

kebutuhan anak-anak, dan suami sangat mendukung”. Sehingga dibalik dampak negatif, Peran istri 

sebagai pencari nafkah utama juga memberikan dampak positif bagi keberlangsungan hidup 

dan meningkatkan kesejahteraan rumah tangga.  

 

Pandangan Islam terhadap Peran Istri sebagai Pencari Nafkah Utama 

Dalam islam, pernikahan tidak hanya dibangun atas dasar cinta dan kasih sayang, 

tetapi juga dibangun dengan melaksanakan tugas dan tanggung jawab oleh anggota keluarga 

sesuai dengan perannya masing masing. Rasulullah shallallahu ‘alaihi wasallam bersabda, 

سْؤُولٌ  كُلُّكُمْ راَعٍ ومَسْؤُولٌ عن رعَِيَّتِهِ؛ فاَلِإمَامُ راَعٍ وهو مَسْؤُولٌ عن رعَِيَّتِهِ، والرَّجُلُ في أهْلِهِ راَعٍ وهو مَ 
 عن رعَِيَّتِهِ، والمرَْأَةُ في بَ يْتِ زَوْجِهَا راَعِيَةٌ وهي مَسْؤُولَةٌ عن رعَِيَّتِهَا 

“Setiap kalian adalah pemimpin, dan setiap pemimpin bertanggung jawab atas yang dipimpinnya. Seorang 
imam adalah pemimpin, dan dia bertanggung jawab atas rakyatnya. Seorang suami adalah pemimpin di 
rumah tangganya, dan dia bertanggung jawab atas keluarganya. Seorang istri adalah pemimpin di rumah 
suaminya, dan dia bertanggung jawab atas tanggung jawabnya.” (Bukhari & Muslim) 
 

Hadist tersebut menjelaskan bahwa struktur kepemimpinan dalam keluarga bersifat 

saling melengkapi, di mana setiap anggota rumah tangga memikul tanggung jawab sesuai 

dengan peran yang telah ditetapkan oleh ketentuan syariat Islam. Suami berperan sebagai 

pemimpin yang bertanggung jawab atas nafkah lahir dan batin, serta menjaga dan 

membimbing istri dan anak-anaknya menuju kebaikan di dunia dan akhirat. Sementara itu, 

istri menjadi pemimpin di rumah suaminya, mengelola rumah, mendidik anak, serta menjaga 

kehormatan diri dan keluarganya. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
205  

 

Kewajiban mencari nafkah menjadi salah satu tanggung jawab terpenting yang harus 

dipenuhi suami kepada keluarganya sebagai seorang pemimpin. Sebagaimana firman Allah 

pada surat An-Nisa ayat 34: 

ُ بَ عْضَهُمْ عَلهى بَ عْضٍ وَّبِآَ انَْ فَقُوْا مِنْ امَْوَالِِ   م الرٰجَِالُ قَ وَّامُوْنَ عَلَى النِٰسَاۤءِ بِاَ فَضَّلَ اللّهٰ
“Kaum laki-laki itu adalah pemimpin bagi kaum wanita, oleh karena Allah telah melebihkan sebagian 
mereka (laki-laki) atas sebagian yang lain (wanita), dan karena mereka (laki-laki) telah menafkahkan 
sebagian dari harta mereka.” (QS. An Nisa’: 34) 
 

Di dalam ayat tersebut, Allah menjelaskan bahwa salah satu kewajiban utama yang 

harus dipenuhi oleh suami adalah memberikan nafkah kepada istrinya secara layak. 

Sebaliknya, tanggung jawab seorang istri dalam rumah tangga mencakup sikap salehah, 

ketaatan terhadap suami, serta menjaga diri dan amanah harta yang dititipkan kepadanya, 

sekalipun dalam kondisi suami sedang tidak berada di rumah. Jika nilai-nilai ini 

diimplementasikan secara konsisten dalam kehidupan rumah tangga sesuai petunjuk syariat, 

maka keluarga tersebut dengan izin Allah akan diberikan keberkahan dan keharmonisan. 

Suami dan istri akan berupaya menjalankan kewajiban masing-masing sebagaimana yang telah 

ditetapkan dalam ajaran Islam, serta berusaha menunaikan hak-hak satu sama lain demi 

menciptakan ketentraman dalam kehidupan berumah tangga.16  

Pada saat ini, kenyataan yang sering terlihat di masyarakat tidak semua suami mampu 

menjalankan tugas dan kewajibannya sebagai pemimpin dengan baik, termasuk tidak mampu 

memberikan nafkah yang cukup untuk keluarganya. Kondisi tersebut berpengaruh terhadap 

peran istri sebagai pengelola urusan rumah tangga, sehingga istri harus turut andil dalam 

mencari nafkah untuk membantu memperbaiki kondisi finansial keluarga. 

 Secara teoritis, tugas istri adalah untuk menetap di rumah dan mengurus segala 

urusan rumah, sebagaimana firman Allah dalam surat Al-Ahzab ayat 33: 

 وَقَ رْنَ في بُ يُوتِكُنٰ 
Artinya: “Hendaklah kalian (para istri) tetap di rumah kalian”. (QS. Al Ahzab: 33) 
 
Islam tidak melarang wanita untuk bekerja, selama pekerjaannya tersebut memenuhi 

syarat-syarat yang sudah di tetapkan oleh syariat dan tidak bertentangan dengannya. Syaikh 

‘Abdul ‘Aziz bin Baz menegaskan bahwa syariat Islam sama sekali tidak melarang perempuan 

 
16 Fatimah Khoiriyah, “Hak Dan Kewajiban Suami Istri Dalam Rumah Tangga Prespektif Aris Munandar,” 
Jurnal Al-Wasith: Jurnal Studi Hukum Islam 10, no. 1 (2025): 80–96. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
206  

 

untuk terjun dalam pekerjaan atau kegiatan bisnis. sebagaimana firman Allah pada surat At-

Taubah ayat 105: 

ُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولهُُ وَالْمُؤْمِنُونَ   وَقُلِ اعْمَلُوا فَسَيََىَ اللَّّ
Artinya: “Katakanlah (wahai Muhammad), bekerjalah kalian! maka Alloh, Rasul-Nya, dan 

para mukminin akan melihat pekerjaanmu “. (QS. At Taubah: 105) 
 

Perintah “اعْمَلُوا” (beramalah kalian) ini bersifat umum dan mencakup seluruh umat 

Islam, laki-laki maupun perempuan untuk aktif mengusahakan nafkah dan memperbaiki 

kondisi ekonomi. 

Jika dilihat dari sisi maslahat, bekerja bagi istri dalam kondisi darurat dapat menjadi 

bentuk hifz al-mal, yakni menjaga keberlangsungan harta dan kesejahteraan keluarga. Hal ini 

diperbolehkan oleh para ulama bila menjadi satu-satunya cara untuk menghindari kelaparan, 

utang, atau ketergantungan pada bantuan luar. Syaikh Shalih al-Fauzan mengatakan bahwa 

dalam keadaan darurat, seorang istri boleh bekerja, selama tidak menelantarkan tugas utama 

dalam rumah tangga dan pekerjaan itu tidak mengandung hal-hal yang dilarang oleh syariat.17  

Di sisi lain, bekerja bagi istri bisa menjadi terlarang apabila tidak dekendalikan dengan 

rambu-rambu syar’i, aktivitas istri di ranah publik berpotensi menimbulkan sejumlah dampak 

negatif. Oleh karena itu, dibutuhkan kontrol dan batasan syariat agar maslahat tidak berubah 

menjadi mafsadah. Diantara adab-adab yang perlu diperhatikan ketika istri bekerja di luar 

rumah adalah: 

Adanya izin dari wali atau suami, Seorang wanita yang belum menikah diwajibkan 

memperoleh izin terlebih dahulu dari walinya, bisa ayah, kakak, atau kerabat laki-laki yang 

menjadi wakil hukum, sebelum mengambil pekerjaan di luar rumah. Setelah menikah, 

kewajiban meminta persetujuan berpindah kepada suami, karena ia menjadi wali yang utama 

bagi istri dalam hal aktivitas sosial-ekonomi. Apabila suami melarang sang istri bekerja, 

namun tetap menunaikan hak nafkahnya, maka istri tidak dibenarkan mencari penghasilan. 

Sebaliknya, jika sang suami tidak memberikan nafkah yang menjadi kewajibannya, maka istri 

diperbolehkan menjalankan pekerjaan untuk mencukupi kebutuhan keluarga meski tanpa 

sepengetahuan suami. Dalam kondisi ini, tanggung jawab suami untuk menyediakan nafkah 

menjadi mutlak, sebagaimana ditegaskan oleh syariat.18  

 
17 Khoiriyah. 
18 Kholifah’Tul Janna, Khoirul Asfiyak, and Syamsu Madyan, “Tinjauan Hukum Islam Terhadap Istri Karir 
Karena Suami Tidak Bekerja,” Hikmatina: Jurnal Ilmiah Hukum Keluarga Islam 4, no. 3 (2022): 1–15. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
207  

 

Tidak merasa lebih tinggi dari suami, Apabila seorang wanita bekerja dan 

memperoleh penghasilan, hal tersebut tidak semestinya menjadikannya merasa lebih unggul 

dari suaminya ataupun menolak kedudukan kepemimpinan yang secara syar’i telah ditetapkan 

Allah bagi pihak suami. Meskipun Islam memberikan ruang bagi perempuan untuk turut 

mencari nafkah, hal itu tidak berarti bahwa peran ekonomi yang ia emban boleh digunakan 

sebagai dasar untuk mengambil alih otoritas kepemimpinan dalam rumah tangga. Sikap 

seperti ini berpotensi menimbulkan disintegrasi dalam hubungan suami istri dan dapat 

mengarah pada keretakan keluarga. Data menunjukkan bahwa lebih dari 45% penyebab 

perceraian berkaitan dengan persoalan ini.19  

Tidak menelantarkan tugas utama dalam rumah tangga, Pekerjaan di luar 

rumah tidak seharusnya mengganggu tanggung jawab pokoknya di ranah domestik, karena 

pengelolaan urusan rumah tangga merupakan kewajiban yang harus dipenuhinya, sedangkan 

aktivitas ekonominya bukanlah suatu keharusan. Dalam prinsip fiqh, suatu kewajiban tidak 

boleh dikorbankan demi urusan yang tidak wajib. 

Menjaga adab berpakaian, menutup aurat dengan sempurna dan menundukan 

pandangan dari lawan jenis yang bukan mahram, sebagaimana firman Allah pada surat An-

Nur ayat 31: 

هَا وَلْيَضْربِْنَ وَقُلْ لِٰلْمُؤْمِنهتِ يَ غْضُضْنَ مِنْ   ابَْصَارهِِنَّ وَيََْفَظْنَ فُ رُوْجَهُنَّ وَلََ يُ بْدِيْنَ زيِْ نَ تَ هُنَّ اِلََّ مَا ظَهَرَ مِن ْ
 بِمُُرهِِنَّ عَلهى جُيُ وْبِِِنَّ  

Artinya: ““Dan katakanlah kepada perempuan-perempuan yang beriman agar mereka menahan 
pandangan mereka dan menjaga kemaluan mereka. Dan janganlah mereka menampakkan perhiasan 
mereka, kecuali yang nampak daripadanya, dan hendaklah mereka menutupkan kain kerudung ke dada 
mereka”. (QS. An Nur: 31) 

 
Lingkungan kerja yang bebas dari campur baur (ikhthilath), Para ulama 

menegaskan bahwa percampuran antara laki-laki dan perempuan yang bukan mahram 

dikategorikan sebagai hal yang terlarang. Hal ini didasarkan pada riwayat dari Usaid bin 

Hudhair, sebagaimana tercantum dalam Sunan Abū Dāwud (no. 5272, dinilai hasan oleh al-

Albānī). Dalam hadis tersebut, Rasulullah صلى الله عليه وسلم keluar dari masjid dan menyaksikan kaum pria 

dan wanita berjalan berdampingan di jalan. Beliau kemudian menegur para wanita: 

 استأخِرْنَ ؛فإنه ليس لكن أن تََْقُقْنَ الطريقَ عليكن بحافاَتِ الطريق
“Berjalanlah di belakang (para pria), karena bukanlah hak kalian (para wanita) untuk berjalan 
di tengah jalan. Kalian harus berjalan di pinggir jalan.” 

 
19 Labib Najib Abdullah, Asasiyyat Fî Al-Iqtishād Al-Manzilî (Suriyah: Dār al-Muqtabas, 2017). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
208  

 

 
hadits ini menunjukkan larangan agar wanita tidak berjalan di tengah keramaian pria, 

melainkan tetap menjaga jarak dengan memilih berjalan di tepi jalan, sebagai bentuk 

pencegahan terhadap ikhthilath. 

Ibnul Qayyim rahimahullah memperkuat argumentasi ini dengan menyatakan: 

نزول ولَ ريب أن تمكين النساء من اختلاطهن بِلرجال: أصل كل بلية وشر ، وهو من أعظم أسباب 
 العقوبِت العامة كما أنه من أسباب فساد أمور العامة والخاصة 

“Tidak diragukan lagi bahwa memberi kesempatan kepada wanita untuk bercampur dengan pria 
adalah akar dari segala keburukan dan bencana, serta merupakan salah satu penyebab terbesar turunnya 
hukuman secara umum, seperti juga merupakan salah satu penyebab kerusakan urusan umum dan 
pribadi…” 

 
Pernyataan Ibnul Qayyim ini menegaskan bahwa kemudahan akses percampuran 

gender dapat memicu berbagai kerusakan sosial dan menimbulkan konsekuensi hukum, 

sehingga pembatasan secara syar’i menjadi langkah preventif untuk menjaga kesucian 

interaksi dan stabilitas masyarakat. 

 

KESIMPULAN 

Faktor penyebab istri berperan sebagai pencari nafkah utama adalah, pertama, faktor 

ekonomi yakni ketidakcukupan penghasilan suami dalam memenuhi kebutuhan rumah 

tangga akibat penghasilan yang rendah dan kenaikan biaya hidup mendorong istri untuk 

bekerja untuk mencukupi kebutuhan keluarga. kedua, faktor suami tidak bekerja, baik karena 

kondisi kesehatan yang memaksa pensiun dini maupun atas dasar kesepakatan peran dalam 

rumah tangga, sehingga istri mengambil alih tanggung jawab nafkah utama. 

Dampak terhadap keutuhan rumah tangga yang timbul dari peran istri sebagai pencari 

nafkah utama pada keluarga pegawai pabrik rambut palsu di Purbalingga terwujud dalam dua 

dimensi: secara negatif, muncul pengurangan waktu kualitas bersama keluarga, timbulnya 

beban ganda domestik, menurunnya efektivitas komunikasi, serta peningkatan potensi 

konflik akibat ketidakseimbangan peran dan tekanan waktu. Sedangkan secara positif, 

kontribusi ekonomi istri terbukti meningkatkan stabilitas kesejahteraan rumah tangga, 

mengurangi ketergantungan eksternal, dan menjadi penopang utama ketika suami tidak 

mampu memenuhi kebutuhan dasar. 

Dalam pandangan islam, istri diperbolehkan mencari nafkah untuk memenuhi 

kebutuhan rumah tangganya, yang tidak mampu dipenuhi oleh suaminya. Selama memenuhi 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
209  

 

syarat-syarat dan batasan-batasan syariat. Dan menjadi terlarang apabila bertentangan dengan 

syariat ataupun terdapat pelanggaran-pelanggaran syariat di dalamnya. 

  



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
210  

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah, Labib Najib. Asasiyyat Fî Al-Iqtishād Al-Manzilî. Suriyah: Dār al-Muqtabas, 2017. 

Al-Bukhārī, Muhammad bin Ismā‘īl. “Ṣahīh Al-Bukhārī.” Beirut: Dār Ibn-Kathīr, 2002. 

Annisa, Nur, and Fitriani. “Dinamika Peran Ganda Istri Sebagai Pekerja.” Jurnal Psikologi 
UIN Raden Fatah 4, no. 2 (2020): 88–95. 

Cahn, Dudley D, and Ruth Anna Abigail. Managing Conflict Through Communication. Boston: 
Pearson Education, 2014. 

Handayani, Lilis. “Pemberdayaan Para Istri Dalam Membantu Suami Sebagai Pencari 
Nafkah Dalam Perspektif Fiqh (Studi Kasus Desa Harum Sari Kecamatan Tamiang 
Hulu Kabupaten Aceh Tamiang).” ARRUS Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat 1, no. 
1 (2022): 25–29. 

Ibnu Katsir, Imam, and A Fida. “Tafsir Al-Qur’an Al-Adhim.” Beirut, Lebanon: Dar Al-
Taubah Linasyr Wa Al-Tauzi, 1999. 

Janna, Kholifah’Tul, Khoirul Asfiyak, and Syamsu Madyan. “Tinjauan Hukum Islam 
Terhadap Istri Karir Karena Suami Tidak Bekerja.” Hikmatina: Jurnal Ilmiah Hukum 
Keluarga Islam 4, no. 3 (2022): 1–15. 

Kartika, Malinda. “Faktor Keharmonisan Keluarga Pada Istri Yang Bekerja (Studi Di Desa 
Sinar Gunung Dusun Satu Kecamatan Tebat Karai Kabupaten Kepahiang).” UIN 
FATMAWATI SUKARNO BENGKULU, 2020. 

Kebahyang, Fera Andika. “Implikasi Wanita Karir Terhadap Keharmonisan Rumah Tangga 
Ditinjau Dari Hukum Islam.” Fakultas Syari’ah UIN Lampung, 2017. 

Khoiriyah, Fatimah. “Hak Dan Kewajiban Suami Istri Dalam Rumah Tangga Prespektif 
Aris Munandar.” Jurnal Al-Wasith: Jurnal Studi Hukum Islam 10, no. 1 (2025): 80–96. 

Muin, Rahmah. “Tinjauan Hukum Islam Terhadap Istri Sebagai Pencari Nafkah.” J-Alif: 
Jurnal Penelitian Hukum Ekonomi Syariah Dan Budaya Islam 2, no. 1 (2021): 85–95. 

Nurchayati. “Komunikasi Keluarga Di Era Modern: Antara Harapan Dan Realita.” Jurnal 
Komunikasi Keluarga 5, no. 1 (2020): 44–56. 

Purbalingga, Dinas Tenaga Kerja Kabupaten. Profil Tenaga Kerja Kabupaten Purbalingga 2024. 
Purbalingga: Dinas Tenaga Kerja Kabupaten Purbalingga, 2025. 

Purbalingga, Pemerintah Kabupaten. Profil Ekonomi Daerah 2024. Purbalingga: Bappeda 
Kabupaten Purbalingga, 2024. 

Putri, S. “Perempuan Pekerja Di Pabrik Rambut Palsu Dan Dampaknya.” Jurnal Ekonomi 
Daerah 10, no. 1 (2021): 118–30. 

Ramulyo, M Idris. “Hukum Perkawinan Islam,” 2016. 

Statistik, Badan Pusat. Kabupaten Purbalingga Dalam Angka 2024. Jakarta: Badan Pusat 
Statistik, 2024. 

Wijayanti, Lestari. “Konflik Peran Di Rumah Tangga Modern.” Jurnal Studi Keluarga 4, no. 2 
(2023): 23–40. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
211  

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

▪ Hak Kekayaan Intelektual (HKI) sebagai Objek 
Jaminan Pembiayaan dalam Perspektif Hukum 
Ekonomi Syariah 

▪ Konsep Kafa’ah dalam Prespektif Imam Malik dan 
Imam Syafi’i: Analisis Metodologi Ushul Fikih 

▪ Peran Istri sebagai Pencari Nafkah dan Dampaknya 
terhadap Keutuhan Rumah Tangga Perspektif Islam 

▪ Implikasi Normatif dan Sosial Perjanjian Pra-Nikah 
Perspektif Hukum Keluarga Islam di Indonesia 

▪ Konsep Nabawi dalam Membangun Keharmonisan 
Rumah Tangga 

▪ The Boycott of Israeli Products From The 
Perspective Of Sadz Al-Dzarai’: A Normative 
Analysis Within Islamic Law 

▪ Implementation of The Wakalah Bil Ujroh Contract 
in Financing Products at Islamic Financial 
Institutions 

▪ Analysis of Legal Policy Implementation Against 
Perpetrators of Child Bullying 

▪ Deconstructing Mu’asyarah Bi Al-Ma’ruf: Toward A 
Gender-Just Framework of Islamic Family Law 

▪ Kafa’ah dalam Perkawinan Perspektif Maqasid Al-
Syari’ah (Studi Kasus pada Pesantren Darul Ma’sum dan 
Yayasan Darussalam Kabupaten Probolinggo) 

▪ Eksistensi dan Perkembangan Kelembagaan Hukum 
Islam di Indonesia 

▪ Perlindungan Hukum terhadap Fenomena 
Perkawinan Siri Dibawah Umur tanpa Wali di 
Kabupaten Lumajang 

▪ From Formal Validity to Ethical Accountability: 
Good Faith in Sharia Electronic Contracts Under 
Indonesian Law 

▪ The Genealogy of Taqnin Al-Ahkam And Its Initial 
Implementation In The Ottoman Empire 

▪ Legal Protection for Parties When MPD Fails to 
Collect Notarial Protocols 

▪ Raising the Marriage Age, Raising Dispensations? 
Evidence From the Malang Religious Court After 
Constitutional Court Decision no. 22/PUU-
XV/2017 

▪ Review of Islamic Law and Law no. 1 of 1974 and 
Constitutional Court Decision no. 46/PUU-
VIII/2010 Concerning Siri Marriage Law: The 
Position of Wives, Children And Property 

▪ Juridical Review of Marriage Contracts For 
Pregnant Women In Islamic Law And National Law 

▪ Sharia Economic Law on The Growth of Micro, 
Small, And Medium Enterprises (UMKM) In The 
Digital Era 

 

 

  

E d i s i :  V o l u m e  9  N o m o r   2 
J u l i   -   D e s e m b e r  2 0 2 5 



 

H a k a m 

Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 
e-ISSN : 25808052  |  p-ISSN : 2829-5803 
 
DOI: https://doi.org/10.33650/jhi 
 
 
 

Volume 9 Nomor 2, Juli – Desember 2025 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Editorial Office: 
 
Program Studi Hukum Keluarga (Ahwal Syakhshiyah) 
Fakultas Agama Islam Universitas Nurul Jadid,  
Paiton, Probolinggo, Jawa Timur, Indonesia 67291.  
Telepon: 0888 30 78899, Hp: 082232108969 
Email: hukumkeluarga.fai@unuja.ac.id 
Website: https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam/index   

https://doi.org/10.33650/jhi
https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam/index


H a k a m 
Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 
 
Editor In Chief 
Muhammad Zainuddin Sunarto, Sinta ID 6116528, Universitas Nurul Jadid, 
Probolinggo, Indonesia 

 
Editorial Board 
Daniel Fernandez Kranz, Scopus ID 12797471200, Instituto de Empresa 
University, Segovia, Spain, Spain 
Mohammad Fadel, Scopus ID 39261404000, University of Toronto, Canada, 
Canada 
Joana Salifu Yendork, Scopus ID 56328263000, University of Ghana, Ghana, 
Ghana 
Siti Muna Hayati, Scopus ID, UIN Sunan Kalijogo Yogyakarta 
Slawa Rokicki, Scopus ID 56404564000, University College Dublin, Ireland, 
Ireland 
Khoirul Hidayah, Scopus ID 57203353119, Universitas Islam Negeri Maulana 
Malik, Malang, Indonesia 
Akhmad Farid Mawardi Sufyan, Scopus ID 57266242300, Institut Agama 
Islam Negeri Madura, Pamekasan, Indonesia 
Zakiyatul Ulya, Scopus ID 57218455431, Universitas Islam Negeri Sunan 
Ampel Surabaya, Indonesia 
 

Reviewers 
Ewa Batyra, Scopus ID 57192590667, The Max Planck Institute for 
Demographic Research, Germany, Germany 
Elizabeth Agey, Scopus ID 57204005122, University of California Santa 
Barbara, United States of America, United States 
Olympia L.K. Campbell, Scopus ID 57221476734, Institute For Advanced 
Study in Toulouse, France, France 
Xiangming Fang, Scopus ID 36339202800, China Agricultural University, 
Beijing, China, China 
Rihab Grassa, Scopus ID 55505935200, Manouba University, Tunisia, Tunisia 
Junghua Hung, Scopus ID 8574630700, National Central University, Taoyuan, 
Taiwan, Taiwan, Province of China 
Rüdiger Lohlker, Scopus ID 6506783480, Northwest University, Xi'an, China, 
China 
Marco Alfano, Scopus ID 57527411400, University College London, United 
kingdom, United Kingdom 



Dhofir Catur Bashori, Scopus ID, Universitas Muhammadiyah Jember, 
Indonesia 
Muslihun -, Scopus ID, Institut KH Abdul Chalim Pacet Mojokerto, Indonesia 
Siti Khoirotul Ula, Scopus ID, Universitas Islam Negeri Sayyid Ali 
Rahmatullah Tulungagung, Indonesia 
Nur Lailatul Musyafa’ah, Scopus ID 57353220700, Universitas Islam Negeri 
Sunan Ampel Surabaya, Indonesia 
 
 

English Language Advisor 
Achmad Naufal Irsyadi, Sinta ID 6704870, Universitas Nurul Jadid, 
Probolinggo, Indonesia 
 

Layouter 
Faizul Mubarok, Universitas Nurul Jadid, Probolinggo, Indonesia 
  



H a k a m 
Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 

Table of Content 
 

1 HAK KEKAYAAN INTELEKTUAL (HKI) SEBAGAI OBJEK 
JAMINAN PEMBIAYAAN DALAM PERSPEKTIF HUKUM 
EKONOMI SYARIAH 
Diding Jalaludin, Piqi Rizki Padhilah, Umar Rojikin, Muhamad Kholi, 
Tatang Astarudin 
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

181 – 194 

2 PERAN ISTRI SEBAGAI PENCARI NAFKAH DAN DAMPAKNYA 
TERHADAP KEUTUHAN RUMAH TANGGA PERSPEKTIF 
ISLAM 
Muhammad Shidqi Pribadi, Teguh dwi cahyadi 
Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i Jember 

195 – 211 

3 KONSEP NABAWI DALAM MEMBANGUN KEHARMONISAN 
RUMAH TANGGA 
Muhammad Fathur Rachman Imanda, Winning Son Ashari  
Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i Jember 

212 – 227 

4 IMPLEMENTATION OF THE WAKALAH BIL UJROH 
CONTRACT IN FINANCING PRODUCTS AT ISLAMIC 
FINANCIAL INSTITUTIONS 
Muhammad Fikri Auliaurrahman  
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

228 – 242 

5 DECONSTRUCTING MU’ASYARAH BI AL-MA’RUF: TOWARD A 
GENDER-JUST FRAMEWORK OF ISLAMIC FAMILY LAW 
Lina Nur Anisa 
Institut Agama Islam Ngawi 

243 – 266 

6 EKSISTENSI DAN PERKEMBANGAN KELEMBAGAAN HUKUM 
ISLAM DI INDONESIA 
Hasbi Umar, Husin Bafadhal, Reza Rahmatullah 
Universitas Islam Negeri Sulthan Thaha Saifuddin Jambi 

267 – 278 

7 FROM FORMAL VALIDITY TO ETHICAL ACCOUNTABILITY: 
GOOD FAITH IN SHARIA ELECTRONIC CONTRACTS UNDER 
INDONESIAN LAW 
Sigit Nurhadi Nugraha, Abdul Rachmad Budiono, Budi Santoso, Rachmi 
Sulistyarini  
Fakultas Hukum Universitas Brawijaya, Malang, Indonesia 

279 – 303 

8 LEGAL PROTECTION FOR PARTIES WHEN MPD FAILS TO 
COLLECT NOTARIAL PROTOCOLS 
Adinda Mellinia Aurel, Herlindah, Imam Rahmat Sjafi’i 
Universitas Brawijaya Malang, Indonesia 

304 – 326 

9 REVIEW OF ISLAMIC LAW AND LAW NO. 1 OF 1974 AND 
CONSTITUTIONAL COURT DECISION NO. 46/PUU-VIII/2010 
CONCERNING SIRI MARRIAGE LAW: THE POSITION OF 
WIVES, CHILDREN AND PROPERTY 
Syaiful Bakri, Muhammad Abrori  
Sekolah Tinggi Ilmu Syari’ah Darul Falah Bondowoso 

327 – 341 



10 SHARIA ECONOMIC LAW ON THE GROWTH OF MICRO, 
SMALL, AND MEDIUM ENTERPRISES (UMKM) IN THE 
DIGITAL ERA 
Meisa Nur Safitri, Nabila Nurkhafiah, Siti Nurzihan, Afifaturrohmaniyah 
Universitas Islam Negri Sultan Maulana Hasanudin Banten, Indonesia 

342 – 355 

11 KONSEP KAFA’AH DALAM PRESPEKTIF IMAM MALIK DAN 
IMAM SYAFI’I: ANALISIS METODOLOGI USHUL FIKIH  
Nailil Maziyati, Luthfiyah 
Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang, Indonesia 

356 – 375 

12 IMPLIKASI NORMATIF DAN SOSIAL PERJANJIAN PRA-NIKAH 
PERSPEKTIF HUKUM KELUARGA ISLAM DI INDONESIA  
Suwito, Didit Darmawan, Saidah Fiddaroini Harun, Risma A’limathus 
Zuriah 
Universitas Sunan Giri Surabaya, Indonesia 

376 – 394 

13 THE BOYCOTT OF ISRAELI PRODUCTS FROM THE 
PERSPECTIVE OF SADZ AL-DZARAI’: A NORMATIVE 
ANALYSIS WITHIN ISLAMIC LAW 
Ai Samrotul Fauziah 
UIN Sunan Gunung Djati Bandung 

395 – 407 

14 ANALYSIS OF LEGAL POLICY IMPLEMENTATION AGAINST 
PERPETRATORS OF CHILD BULLYING  
Sulistina, Amilia Putri Kartika Sari, Efrilia Yusri, Arindy Sri Musdalifah 
Universitas Nurul Jadid Paiton Probolinggo, Indonesia 

408 – 424 

15 KAFA’AH DALAM PERKAWINAN PERSPEKTIF MAQASID AL-
SYARI’AH (Studi Kasus pada Pesantren Darul Ma’sum dan Yayasan 
Darussalam Kabupaten Probolinggo) 
Muhamad Agus Salim, Fauziyah Putri Meilinda  
Institut Ahmad Dahlan Probolinggo, Indonesia 

425 – 439 

16 PERLINDUNGAN HUKUM TERHADAP FENOMENA 
PERKAWINAN SIRI DIBAWAH UMUR TANPA WALI DI 
KABUPATEN LUMAJANG 
Uswatun Hasanah, Fauziyah Putri Meilinda  
Institut Ahmad Dahlan Probolinggo 

440 – 453 

17 THE GENEALOGY OF TAQNĪN AL-AHKĀM AND ITS INITIAL 
IMPLEMENTATION IN THE OTTOMAN EMPIRE 
Alby Labib Halbana Bunyamin, Abdul Mufti Albasyari   
UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia; Institut Nahdlatul Ulama 
Ciamis, Indonesia 

454 – 468 

18 RAISING THE MARRIAGE AGE, RAISING DISPENSATIONS? 
EVIDENCE FROM THE MALANG RELIGIOUS COURT AFTER 
CONSTITUTIONAL COURT DECISION NO. 22/PUU-XV/2017 
Risma Nur Arifah, Mohd Nurhusairi Bin Mat Hussin, Erik Sabti 
Rahmawati, Anggreani Kharimatuz Zahro 
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia; 
Universiti Malaya, Malaysia 

469 – 483 

19 JURIDICAL REVIEW OF MARRIAGE CONTRACTS FOR 
PREGNANT WOMEN IN ISLAMIC LAW AND NATIONAL LAW 
Yurizka Syahdani Nst, Uswatun Hasanah 
Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary 
Padangsidimpuan, Indonesia 

484 – 501 

 



Hakam : Journal of Islamic Law Studies and Islamic Economic Law  
This journal is an open-access article under a CC BY-NC-SA 4.0 International License. © 2025, the author(s) 

 

Volume 9 Number 2 (December 2025) | Pages 212 – 227 
Doi: https://doi.org/10.33650/jhi.v9i2.12116  

Submitted: 14 July 2025 | Revised: 13 October 2025 | Accepted: 20 December 2025 | Published: 31 December 2025 

 
 

KONSEP NABAWI DALAM MEMBANGUN KEHARMONISAN 
RUMAH TANGGA  

(Studi Analisis Hadis Hukum Keluarga  
dalam Shahih Bukhari dan Shahih Muslim) 

 
 

Muhammad Fathur Rachman Imanda1, Winning Son Ashari2  
Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i Jember, Indonesia 

Email : 1fathur.imanda@gmail.com, 2win8son@gmail.com  

 
 

 

ABSTRACT 

This study analyzes the Prophetic concept of building household harmony through family-related hadiths found 
in Sahih Bukhari and Sahih Muslim. The research is motivated by Indonesia’s high divorce rate in 2023, which 
reached 408,347 cases, with 251,828 due to disputes and conflicts indicating a gap between Islamic ideals and 
actual domestic practices. This study utilises a qualitative method with a library research approach, relying on 
primary data in the form of the Prophet's hadiths related to family life, as well as secondary data obtained from 
books, journals, and scientific articles.. The findings reveal that Prophet Muhammad shallallāhu ‘alaihi wa sallam 
practiced values such as active participation in household duties, praising his wife, bathing together, resting on 
his wife’s lap, prioritizing his wife, using affectionate nicknames, traveling together, and engaging in meaningful 
conversations. These practices significantly contributed to achieving a family life characterized by sakinah 
(tranquility), mawaddah (affection), and rahmah (compassion). Thus, the hadiths in Sahih Bukhari and Sahih 
Muslim offer authentic and applicable guidance for fostering harmonious Muslim families in the modern era. 

Keywords : Marital Harmony, Shahih Bukhari, Shahih Muslim, Prophetic Concept. 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konsep nabawi dalam membangun keharmonisan rumah tangga 
berdasarkan hadis-hadis yang berkaitan dengan hukum keluarga dalam Shahih Bukhari dan Shahih Muslim. 
Latar belakang penelitian ini didorong oleh tingginya angka perceraian di Indonesia, yang mencapai 408.347 
kasus pada tahun 2023, dengan 251.828 kasus di antaranya disebabkan oleh perselisihan dan pertengkaran. 
Fenomena ini mencerminkan adanya kesenjangan antara nilai-nilai ideal Islam dan realitas kehidupan rumah 
tangga muslim masa kini. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan 
(library research), yang mengandalkan data primer berupa hadis-hadis Nabi terkait kehidupan keluarga, serta data 
sekunder yang diperoleh dari buku, jurnal, dan artikel ilmiah.. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Rasulullah 
shallallāhu ‘alaihi wa sallam menerapkan sejumlah prinsip dalam membina rumah tangga yang harmonis, seperti 
keterlibatan aktif dalam pekerjaan rumah, memberikan pujian kepada istri, mandi bersama, tidur di pangkuan 
istri, mengutamakan istri, memanggil istri dengan panggilan khusus, mengantar istri, mengajak bepergian, dan 
membangun komunikasi interpersonal melalui percakapan hangat. Nilai-nilai ini berkontribusi signifikan dalam 
mewujudkan rumah tangga yang sakinah, mawaddah, dan rahmah. Dengan demikian, hadis-hadis dalam Shahih 
Bukhari dan Shahih Muslim tidak hanya bernilai normatif, tetapi juga aplikatif, serta relevan dijadikan panduan 

dalam membina rumah tangga Muslim di era modern. 

Kata Kunci: Keharmonisan rumah tangga, Shahih Bukhari, Shahih Muslim, Konsep Nabawi 

 

Published by Islamic Faculty of Nurul Jadid University, Probolinggo, Indonesia. 
online access at https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam  
e-ISSN 2580-8052 | p-ISSN 2829-5803 

https://doi.org/10.33650/jhi.v9i2.12116
https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam


Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
213  

 

PENDAHULUAN  

Pernikahan adalah ikatan lahir dan batin antara seorang laki-laki dan perempuan 

sebagai suami istri, dengan tujuan untuk membentuk keluarga yang bahagia dan langgeng, 

yang berlandaskan pada Ketuhanan Yang Maha Esa, sebagaimana diatur dalam Pasal 1 

Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974. Dalam konteks Islam, rumah tangga yang harmonis 

tercipta melalui jalinan cinta dan kasih sayang, yang dimana istilah tersebut dikenal dengan 

rumah tangga sakinah, mawaddah, wa rahmah. Maksudnya, rumah tangga yang mampu 

memberikan ketentraman serta kebahagiaan, baik kepada pasangan, anak-anak, maupun 

dalam kehidupan sehari-hari.1 Allah berfirman  

نَكُمْ مَّوَدَّةً وَّرَ  هَا وَجَعَلَ بَ ي ْ ا اِليَ ْ حَْْةً اِۗنَّ فِْ ذٰلِكَ لََٰيٰتٍ  وَمِنْ اٰيٰتِه اَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِ نْ انَْ فُسِكُمْ اَزْوَاجًا ل تَِسْكُنُ وْْٓ
 ( 21)الروم: لِ قَوْمٍ ي َّتَ فَكَّرُوْنَ 

Di antara tanda-tanda (kebesaran)-Nya ialah bahwa Dia menciptakan pasangan-pasangan untukmu dari 
(jenis) dirimu sendiri agar kamu merasa tenteram kepadanya. Dia menjadikan di antaramu rasa cinta dan 
kasih sayang. Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar terdapat tanda-tanda (kebesaran Allah) 
bagi kaum yang berpikir. (QS ar-Rum: 21) 

 

Setiap anggota keluarga, baik suami maupun istri, tentu menginginkan kehidupan 

rumah tangga yang penuh keharmonisan, di mana kasih sayang, ketenteraman, dan 

kebahagiaan dapat dirasakan bersama. Namun, meraih hal tersebut bukanlah perkara yang 

mudah. Dibutuhkan pemahaman, pengorbanan, kesabaran, serta saling pengertian antara 

suami dan istri. Selain itu, keakraban dan kerja sama yang baik antara pasangan juga sangat 

penting untuk mewujudkan rumah tangga yang harmonis.2 

Dalam ajaran Islam, peran keluarga sangat dihargai. Al-Qur’an menggambarkan 

rumah tangga yang ideal dengan konsep sakinah, mawaddah, wa rahmah. Namun, ajaran Al-

Qur’an tidak hanya berdiri sendiri, karena penjelasan operasional dan penerapannya terdapat 

dalam Hadis Rasulullah shallallahu ‘alaihi wa sallam, yang memberikan panduan praktis 

tentang bagaimana membangun rumah tangga yang harmonis. Hal ini juga dijelaskan oleh 

Allah azza wa jalla dalam firman-Nya yang terdapat dalam Surat An-Nisa ayat 59, yang artinya: 

“Kemudian  jika  kamu  selisih paham/pendapat  tentang  sesuatu,  maka  kembalilah  kepada  

Allah  (Al-Quran) dan Rasulullah shallallahu ‘alaihi wa sallam (Sunnah).” 

 
1 M Masri, “Konsep Keluarga Harmonis Dalam Bingkai Sakinah, Mawaddah, Warahmah,” Jurnal Tahqiqa: 
Jurnal Ilmiah Pemikiran Hukum Islam 18, no. 1 (2024): 109–23. 
2 Sri Susanti, Dwiati Marsiwi, and Siti Munawaroh, “Membangun Keluarga Samara” (PT. Buat Buku 
Internasional, 2023). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
214  

 

Meski panduan ideal sudah jelas, fenomena disfungsi rumah tangga justru semakin 

marak terjadi. Data menunjukkan peningkatan perceraian di kalangan umat Islam, baik di 

pedesaan maupun perkotaan. Banyak pasangan yang gagal membangun komunikasi, 

memaknai peran masing-masing, atau menghadapi konflik rumah tangga tanpa pedoman 

ilahiah. Berdasarkan Laporan Statistik Indonesia, dikutip oleh Badan Pusat Statistik pada 

tahun 2023,tercatat bahwa jumlah kasus perceraian di Indonesia mencapai 408.347 kasus. 

Bahkan, penyebab utama pada kasus perceraian adalah akibat perselisihan dan pertengkaran 

dengan jumlah kasus sebanyak 251.828 kasus. Hal ini menunjukkan adanya jarak antara nilai 

ideal Islam dan praktik nyata kehidupan rumah tangga Muslim saat ini.3 

Berangkat dari kondisi tersebut, penelitian ini memfokuskan diri pada pembahasan 

dari dengan menganalisis konsep nabawi yang berasal hadis-hadis Nabi shallallahu ‘alaihi wa 

sallam yang berkaitan dengan kehidupan rumah tangga. Shahih Bukhari dan Shahih Muslim 

dipilih karena keduanya merupakan sumber hadis paling terpercaya dan menjadi pijakan 

utama dalam hukum Islam, termasuk dalam persoalan keluarga. Kedua kitab ini memuat 

banyak riwayat yang menjelaskan bagaimana Rasulullah shallallahu ‘alaihi wa sallam menjalani 

kehidupan bersama keluarganya. Karena itu, penelitian ini bertujuan untuk mengungkap 

konsep keharmonisan rumah tangga berdasarkan hadis-hadis hukum dalam kedua kitab 

tersebut. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi dan menganalisis nilai-nilai yang 

terkandung dalam hadis Nabi shallallahu ‘alaihi wa sallam terkait kehidupan keluarga yang 

harmonis, sebagaimana termuat dalam Shahih Bukhari dan Shahih Muslim. Harapannya, 

hasil penelitian ini dapat memberikan panduan praktis bagi pasangan Muslim dalam 

menciptakan rumah tangga yang penuh keberkahan dan keharmonisan. Selain itu, penelitian 

ini juga berupaya menawarkan pendekatan baru dalam memahami implementasi hadis dalam 

konteks kehidupan kontemporer. 

Hasil penelusuran terhadap penelitian terdahulu, sejauh ini belum ada penelitian yang 

secara khusus menggali hadis-hadis dalam Shahih Bukhari dan Shahih Muslim sebagai basis 

untuk merumuskan prinsip-prinsip keharmonisan rumah tangga. Adapun beberapa 

penelitian ilmiah yang ditemukan dengan kedekatan permasalahan yang diteliti pada 

penelitian ini sebagai berikut: 

 
3 Susanti, Marsiwi, and Munawaroh. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
215  

 

Pertama, penelitian dengan judul “Eksplorasi Konsep Nabawi dalam Menumbuhkan 

Keharmonisan Rumah Tangga Poligami” pada tahun 2024 yang dilakukan oleh Muhammad 

Nurul Fahmi, Anas Burhanuddin, dan Abdul Rahman Ramadhan. Pendekatan yang 

digunakan dalam penelitian tersebut adalah pendekatan kualitatif. Hasil penelitian tersebut 

mengungkapkan bahwa faktor-faktor kunci yang mendukung keharmonisan Rasulullah 

shallallahu ‘alaihi wa sallam dalam berpoligami meliputi keadilan dalam pembagian waktu dan 

nafkah, kedekatan tempat tinggal antar istri, serta rutinitas kunjungan harian.4  

 Kedua, penelitian dengan judul “Konsep Keluarga Harmonis dalam Bingkai 

Sakinah, Mawaddah, Warahmah” pada tahun 2024 yang dilakukan oleh Masri. Pendekatan 

yang digunakan dalam penelitian tersebut adalah pendekatan kualitatif dengan metode 

deskriptif analisis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa keluarga yang harmonis dapat 

diidentifikasi melalui kerangka sakinah, mawaddah, warahmah, yang menekankan pentingnya 

pengertian, musyawarah, saling memaafkan, serta menerima kekurangan pasangan.5  

Ketiga, penelitian dengan judul “Rumah Tangga Nabi Sebagai Role Model Ideal 

Relasi Suami Istri” pada tahun 2022 yang dilakukan oleh Reni Nur Aniroh, Nurma Khusna 

Khanifa, dan Hary Mulyadi. Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah 

pendekatan kualitatif. Hasil penelitian menunjukkan bahwa relasi dalam rumah tangga Nabi 

bersifat kontekstual, dengan pola hubungan yang berbeda-beda antara Nabi shallallahu ‘alaihi 

wa sallam dan setiap istrinya. Hal ini sangat relevan dengan konsep mu’asyarah bil ma’ruf. 

Dalam rumah tangga Nabi, istri diperlakukan setara. Mereka memiliki kesempatan yang sama 

dengan laki-laki untuk bekerja, aktif di ranah publik, berpendapat, bersikap kritis, dan 

mandiri. Begitu pula dengan suami, yang selain aktif di ranah publik, juga terlibat dalam 

pekerjaan domestik untuk melayani keluarga.6 

Keempat, penelitian dengan judul “Konsep Harmonis dalam Keluarga” pada tahun 

2020 yang dilakukan oleh Moch.Azis Qoharuddin. Pendekatan yang dilakukan dalam 

penelitian tersebut adalah Pendekatan Kualitatif. Hasil Penelitian tersebut menunjukkan 

bahwa faktor pembentuk keharmonisan keluarga melalui penekanan pada pemenuhan hak 

dan kewajiban serta pentingnya sikap saling menerima dan menghindari konflik.7  

 
4 M N Fahmi, A Burhanuddin, and A R Ramadhan, “Eksplorasi Konsep Nabawi Dalam Menumbuhkan 
Keharmonisan Rumah Tangga Poligami,” Al-Majaalis: Jurnal Dirasat Islamiyah 12, no. 1 (2024): 53–74. 
5 Masri, “Konsep Keluarga Harmonis Dalam Bingkai Sakinah, Mawaddah, Warahmah.” 
6 R N Aniroh, N K Khanifa, and H Mulyadi, “Rumah Tangga Nabi Sebagai Role Model Ideal Relasi Suami 
Istri,” Manarul Qur’an: Jurnal Ilmiah Studi Islam 22, no. 2 (2022): 160–74. 
7 M A Qoharuddin, “Konsep Harmonis Dalam Keluarga,” Salimiya: Jurnal Studi Ilmu Keagamaan Islam 1, no. 3 
(2020): 151–73. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
216  

 

Kelima, penelitian dengan judul “Problematika Rumah Tangga Rasulullah dan 

Metode Penyelesaiannya dalam Hadis” Pada tahun 2022 yang dilakukan oleh Alven Putra. 

Penelitian tersebut adalah Penelitian yang menggunakan pendekatan Kualitatif. Hasil 

Penelitian tersebut menunjukkan bahwa Metode Rasulullah shallallahu ‘alaihi wa sallam 

dalam menyelesaikan konflik rumah tangga, antara lain dengan senyuman, teguran lembut, 

kesabaran, dan tindakan tegas seperti memisahkan diri sementara.8  

Adapun sisi perbedaan penelitian ini dengan penelitian-penelitian yang telah 

disebutkan sebelumnya adalah bahwa penelitian ini mengkaji tentang Konsep Nabawi dalam 

Membangun Keharmonisan Rumah Tangga (Studi Analisis Hadis-Hadis Hukum Keluarga 

dalam Kitab Shahih Bukhari dan Shahih Muslim). Meskipun banyak penelitian yang 

membahas konsep keluarga dalam Islam, masih sangat terbatas kajian ilmiah yang secara 

khusus dan sistematis menganalisis hadis-hadis hukum keluarga dalam Shahih Bukhari dan 

Muslim secara tematik dengan fokus pada nilai-nilai keharmonisan rumah tangga. Penelitian 

ini hadir untuk mengisi kekosongan tersebut dengan menawarkan pendekatan tematik dan 

kontekstual yang relevan bagi keluarga muslim kontemporer. 

 

METODE PENELITIAN  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif, yang bertujuan untuk memahami 

fenomena dalam konteks alami sebagaimana adanya.9 Dalam pelaksanaannya, pendekatan ini 

dipadukan dengan metode studi pustaka (library research), yakni metode yang memanfaatkan 

sumber-sumber tertulis sebagai bahan kajian. Sumber informasi dalam studi kepustakaan 

dapat berupa karya ilmiah seperti buku akademik, hasil penelitian, artikel ilmiah, tesis dan 

disertasi, peraturan perundang-undangan, buku tahunan, ensiklopedia, maupun dokumen 

lain dalam bentuk cetak maupun digital.10  

Jenis data yang digunakan dalam penelitian ini terbagi menjadi dua, yaitu data primer 

dan data sekunder. Data primer dalam studi ini adalah kitab Shahih Bukhari dan Shahih 

Muslim, yang menjadi referensi utama karena memuat hadis-hadis hukum keluarga yang 

dijadikan dasar analisis. Sementara itu, data sekunder mencakup berbagai literatur pendukung 

seperti buku, jurnal, artikel ilmiah, serta sumber daring yang relevan dan kredibel, yang 

 
8 A Putra, “Problematika Rumah Tangga Rasulullah Dan Metode Penyelesaiannya Dalam Hadis,” Jurnal 
Literasiologi 8, no. 1 (2022): 556–617. 
9 Metodologi Emzir and M Pd, “Metodologi Penelitian Kualitatif Analisis Data,” Jakarta: Raja Grafindo, 2012. 
10 Hadi Sutrisno, “Metodologi Research,” Yogyakarta: Andi Offset, 2004. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
217  

 

membahas konsep Nabi shallallahu ‘alaihi wa sallam dalam membangun rumah tangga yang 

harmonis. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Keharmonisan dalam rumah tangga pada hakikatnya merupakan upaya manusia 

untuk meraih kebahagiaan dalam kehidupan pernikahan. Secara etimologis, kata 

“keharmonisan” berasal dari kata dasar harmonis, yang berarti keselarasan atau keserasian. 

Dengan penambahan awalan “ke–” dan akhiran “–an”, terbentuklah istilah “keharmonisan” 

yang berarti kondisi yang mencerminkan keselarasan dan keserasian.11 Kamus Besar Bahasa 

Indonesia (KBBI) juga mengartikan keharmonisan sebagai keadaan yang mencerminkan 

hubungan yang serasi dan selaras dalam suatu keluarga. 

Sementara itu, istilah “rumah tangga” atau “keluarga” merujuk pada satu kesatuan 

yang terdiri dari individu-individu yang memiliki ikatan, seperti suami, istri, anak-anak, dan 

anggota keluarga lainnya. Keluarga juga dapat dimaknai sebagai unit masyarakat terkecil yang 

tinggal serumah dan terikat oleh hubungan darah atau nasab.12 Dalam perspektif Islam, 

rumah tangga yang harmonis sering dikenal dengan istilah sakinah, mawaddah, wa rahmah 

sebagaimana yang dijelaskan dalam Al-Qur’an, surat Ar-Rum ayat 21. 

Dengan demikian, definisi rumah tangga yang harmonis adalah rumah tangga yang 

didalamnya terdapat ketenangan, ketentraman, kasih sayang, pengorbanan, saling 

melengkapi, saling menyempurnakan, saling membantu dan kerja sama.13   

Keharmonisan rumah tangga adalah bagian penting dalam menciptakan kehidupan 

keluarga yang sejahtera dan berjalan dengan baik. Menurut gunarsa,14 terdapat empat aspek 

utama yang menjadi pedoman dalam mewujudkan keharmonisan dalam rumah tangga, yaitu 

kasih sayang, saling pengertian, komunikasi yang efektif, serta kebersamaan.  

Aspek yang pertama adalah kasih sayang antar anggota keluarga. Kasih sayang 

memegang peranan penting karena mampu memperkuat ikatan emosional antara satu sama 

lain. Rasa cinta, saling menghargai, dan perhatian yang diberikan membuat suasana di rumah 

menjadi lebih nyaman, tenang, dan aman. Hal ini juga mendukung kesehatan emosional dan 

psikologis seluruh anggota keluarga. Aspek yang kedua adalah saling pengertian. Saling 

pengertian antara anggota keluarga, terutama antara orang tua dan anak, diperlukan untuk 

 
11 W J S Poerwadarminta, Kamus Umum Bahasa Indonesia (Balai Pustaka, 1966). 
12 L Salam, Menuju Keluarga Sakina Mawaddah Warahma (Terbit Terang, 1998). 
13 Ali Qaimi, Menggapai Langit Masa Depan Anak (Bogor: Cahaya, 2002). 
14 Y S Gunarsa, Asas-Asas Psikologi Keluarga (BPK Gunung Mulia, 2000). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
218  

 

menghindari kesalahpahaman serta meminimalkan terjadinya konflik. Dengan adanya sikap 

saling mengerti, hubungan antar anggota keluarga menjadi lebih sehat dan harmonis, 

sehingga setiap individu merasa diterima dan dihargai.  

Aspek ketiga berkaitan dengan komunikasi yang efektif. Komunikasi merupakan 

sarana utama dalam menjalin relasi antaranggota keluarga. Komunikasi yang terbuka, jujur, 

dan dua arah dapat memperkuat rasa saling percaya serta mempermudah penyelesaian 

masalah secara konstruktif. Selain itu, kemampuan mendengarkan dengan baik dan 

menyampaikan pendapat dengan empati juga sangat diperlukan dalam membangun 

hubungan keluarga yang sehat. Aspek keempat adalah waktu kebersamaan. Kehadiran waktu 

yang cukup dan berkualitas untuk bersama-sama menjalani aktivitas keluarga, seperti makan 

bersama, bekerja sama dalam tugas rumah tangga, atau kegiatan rekreasi, memiliki kontribusi 

besar dalam memperkuat ikatan emosional antar anggota keluarga. Kebersamaan ini tidak 

hanya mempererat hubungan, tetapi juga membentuk nilai-nilai kebersamaan, kerja sama, 

dan saling tolong-menolong.15  

Menurut musthoffa terdapat sejumlah indikator yang menunjukkan bahwa suatu 

keluarga dapat dikategorikan sebagai keluarga yang harmonis,16 yaitu: Terwujudnya 

kehidupan keagamaan yang baik dalam keluarga; Adanya pola pendidikan keluarga yang 

positif; Tercapainya kesehatan fisik dan mental keluarga; Stabilitas ekonomi dalam rumah 

tangga; dan Terjalinnya hubungan sosial yang sehat dan harmonis antar anggota keluarga 

maupun dengan lingkungan sekitar. 

Keharmonisan dalam rumah tangga merupakan lingkungan yang menyenangkan dan 

positif bagi anggotanya, karena para anggota telah mengerti dan terbiasa dengan cara 

memperlakukan satu sama lain secara baik.17 Keharmonisan ini juga dipengaruhi oleh 

berbagai faktor, baik yang berasal dari dalam rumah tangga itu sendiri maupun dari luar. 

Komunikasi merupakan pondasi utama dalam membangun rumah tangga yang 

harmonis. Pasangan yang jujur dalam menyampaikan perasaan dan pikirannya cenderung 

memiliki hubungan yang lebih stabil. Menurut penelitian oleh, komunikasi yang terbuka 

dapat mengurangi konflik dan memperkuat rasa percaya antar pasangan. “Komunikasi 

 
15 Gunarsa. 
16 A Musthoffa, Usulan Mutiara Buatan Keluarga Bekal Bagi Keluarga Dalam Menampaki Kehidupan (Mitra Pustaka, 
2001). 
17 Susanti, Marsiwi, and Munawaroh, “Membangun Keluarga Samara.” 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
219  

 

interpersonal yang terbuka dan penuh empati terbukti mampu memperkuat ikatan emosional 

antara pasangan suami istri”.18  

Kepercayaan merupakan fondasi penting dalam membangun rasa aman dalam 

pernikahan. Tanpa kepercayaan, hubungan cenderung rentan terhadap kecurigaan dan 

konflik. Komitmen terhadap pernikahan juga menjadi faktor penting dalam menjaga 

stabilitas rumah tangga.19 “Komitmen menjadi perekat dalam hubungan jangka panjang 

karena mencerminkan persiapan pasangan dalam menghadapi berbagai tantangan bersama”. 

Kematangan emosi membantu pasangan menghadapi perbedaan tanpa terjadinya 

konflik yang berlarut-larut. Pasangan yang mampu mengendalikan emosinya biasanya lebih 

baik dalam menyelesaikan masalah dengan pikiran tenang. “Kecerdasan emosional 

berpengaruh pada kemampuan pasangan untuk menghindari konflik yang merusak 

hubungan mereka”.20  

Keseimbangan dalam hubungan juga bergantung pada kejelasan dalam pembagian 

tugas antara suami dan istri. Bila masing-masing memahami peran serta tanggung jawabnya, 

maka akan tercipta kerja sama yang lebih baik. Menurut penelitian , ketidakseimbangan dalam 

peran sering kali memicu ketegangan dalam rumah tangga.21 

Aspek spiritual memberikan arahan etis dan moral dalam menjalani kehidupan 

keluarga. Nilai keagamaan yang dipertahankan bersama dapat memperkuat komitmen dan 

menciptakan ketenangan di dalam keluarga. “Keluarga yang memiliki landasan spiritual yang 

kuat cenderung lebih harmonis dan mampu menghadapi konflik dengan cara konstruktif”.22  

 

Konsep Rasulullah dalam Membangun Keharmonisan Rumah Tangga  

Islam sebagai agama yang sempurna (syamil) memberikan perhatian yang besar 

terhadap kehidupan rumah tangga. Hal ini terlihat dari banyaknya hadis Hadis Nabi 

Muhammad shallallahu ‘alaihi wa sallam yang membahas secara rinci tentang pernikahan, 

 
18 S Rahmawati and D Setiawan, “Peran Komunikasi Interpersonal Dalam Membangun Keharmonisan 
Rumah Tangga,” Jurnal Komunikasi 12, no. 1 (2018): 45–56. 
19 N Wulandari and I Hidayati, “Komitmen Dalam Pernikahan Dan Pengaruhnya Terhadap Kualitas 
Hubungan Suami Istri,” Jurnal Psikologi Islami 7, no. 2 (2019): 110–20. 
20 A R Putri and A Nugroho, “Kecerdasan Emosional Dan Keharmonisan Rumah Tangga,” Jurnal Ilmu 
Keluarga 5, no. 1 (2020): 33–42. 
21 M D Sari and A Widodo, “Pembagian Peran Suami Istri Dan Dampaknya Terhadap Keharmonisan 
Keluarga,” Jurnal Sosiologi Keluarga 4, no. 3 (2021): 21–30. 
22 F Maulida and D Rachmawati, “Peran Spiritualitas Dalam Membangun Keluarga Harmonis,” Jurnal Studi 
Keluarga Islami 6, no. 1 (2020): 77–85. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
220  

 

peran masing-masing pasangan dalam rumah tangga, serta nilai-nilai yang menjadi fondasi 

dalam menciptakan keluarga yang harmonis. 

Kehidupan Rumah Tangga Rasulullah shallallahu ‘alaihi wa sallam adalah merupakan 

teladan nyata bagi umat Islam. Beliau membangun rumah tangga yang dipenuhi dengan kasih 

sayang, saling pengertian, dan keadilan. Keadilan Rasulullah terhadap para istri beliau 

ditunjukkan dengan sikap yang proporsional, tanpa menunjukkan keberpihakan yang 

berlebihan terhadap salah satu istri.23 

Dalam kitab Shahih Bukhari dan Shahih Muslim, terdapat banyak hadis yang tidak 

hanya bersifat normatif, melainkan juga mengandung nilai-nilai praktis. Nabi shallallahu 

‘alaihi wa sallam tidak hanya menyampaikan ajaran secara verbal, tetapi juga mencontohkan 

langsung melalui perilaku dan interaksi dalam kehidupan rumah tangganya. Dengan 

demikian, beliau menjadi suri teladan utama menjadikan beliau sebagai teladan utama 

(uswah hasanah) dalam membina rumah tangga yang ideal. 

Berikut ini adalah sejumlah konsep yang diterapkan oleh Nabi Muhammad 

shallallahu ‘alaihi wa sallam dalam membangun keharmonisan rumah tangga, yang tercatat 

dalam Kitab Shahih Bukhari dan Shahih Muslim. Konsep-konsep ini diharapkan dapat 

menjadi rujukan bagi rumah tangga Muslim masa kini: 

Gotong Royong dan Peran aktif dalam Rumah Tangga, dalam Shahih Bukhari 

disebutkan bahwasanya Aisyah r.a. berkata: 

 كَانَ فِ مِهْنَةِ أَهْلِهِ، فإَِذَا حَضَرَتِ الصَّلََةُ خَرَجَ إِلََ الصَّلََةِ 
“Rasulullah shallallahu ‘alaihi wa sallam dalam kesibukan membantu istrinya, dan jika tiba 
waktu sholat maka beliaupun pergi shalat”.24 

Dari penggalan hadis tersebut dapat diketahui salah satu Sunnah atau kebiasaan yang 

dilakukan oleh Rasulullah shallallahu ‘alaihi wa sallam ketika berada di rumah adalah 

membantu pekerjaan istrinya. Hal ini juga menunjukkan bahwa suami tidak hanya berperan 

sebagai pencari nafkah, tetapi juga harus terlibat dalam urusan domestik.Membantu istri bisa 

dilakukan dengan hal yang sederhana semisal menyapu halaman, mencuci piring, dan lain-

lain. Dengan adanya nilai gotong royong dalam rumah tangga, maka akan tercipta dan 

terbangunnya keharmonisan dalam rumah tangga. 

Memberikan Pujian kepada Istri 

 فضل عائشة غلى النساء كفضل الثريد على سائر الطعام 
 

23 Susanti, Marsiwi, and Munawaroh, “Membangun Keluarga Samara.” 
24 Muhammad bin Ismā‘īl Al-Bukhārī, “Ṣahīh Al-Bukhārī,” Beirut: Dār Ibn-Kathīr, 2002. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
221  

 

“Keutamaan ‘Aisyah dibandingkan perempuan lain ialah seperti keutamaan tsarid (roti 
dicampur daging) di atas seluruh makanan.”.25  

Sikap Rasulullah shallallahu ‘alaihi wa sallam kepada istrinya ‘Aisyah Radhiyallahu 

Anha merupakan salah satu bentuk pujian tulus yang dapat meningkatkan rasa dihargai, 

mempererat ikatan emosional, dan memotivasi pasangan untuk terus memberikan yang 

terbaik dalam hubungan. Selain itu, pujian juga menciptakan komunikasi yang positif, 

memperkuat rasa syukur, dan meningkatkan rasa percaya diri masing-masing anggota 

keluarga. Dengan saling mengapresiasi, keluarga dapat tercipta dalam suasana penuh kasih 

sayang dan dukungan, yang menjadi fondasi utama untuk keharmonisan rumah tangga. 

Mandi Bersama 

ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنْ إِنََءٍ وَاحِدٍ تََتَْلِفُ أيَْدِ   الْْنََابةَِ  ينَا فِيهِ مِنْ كُنْتُ أَغْتَسِلُ أَنََ وَرَسُولُ اللََِّّ صَلَّى اللََّّ
“Dahulu aku mandi junub bersama Rasulullah shalallahu ‘alaihi wasallam dari satu bejana di 
mana tangan kami bergantian (mengambil air) di dalamnya.”.26(bukhari dan musllim) 

Mandi bersama pasangan, seperti yang diriwayatkan oleh Sayyidah Aisyah 

radhiyallahu ‘anha, mencerminkan pentingnya kebersamaan dalam keluarga. Dalam hadis ini, 

Rasulullah shallallahu ‘alaihi wa sallam dan Aisyah radhiyallahu ‘anha mandi bersama dari 

satu bejana, yang menunjukkan kesederhanaan, keintiman, dan saling berbagi dalam 

kehidupan rumah tangga. Aktivitas seperti ini mempererat hubungan emosional antara suami 

dan istri, mengurangi jarak, serta menciptakan momen kebersamaan yang memperkuat ikatan 

kasih sayang dan saling pengertian. Selain itu, hal ini juga mengajarkan pentingnya berbagi 

dalam kehidupan sehari-hari, termasuk dalam hal-hal yang bersifat pribadi dan intim, 

sehingga dapat membangun keharmonisan dan kedekatan dalam keluarga. 

Tidur di pangkuan istri 

 القُرْآنَ  نََ حَائِضٌ، ثَُّ يَ قْرَأُ كانَ يَ تَّكِئُ فِ حَجْرِي وأَ 
“Dahulu Rasulullah shallallahu ‘alaihi wa sallam bersandar di pangkuanku sementara aku 
sedang haid,lalu beliau membaca Al-Quran.”.27 
 

Tiduran di pangkuan istri, seperti yang diriwayatkan oleh Sayyidah Aisyah 

radhiyallahu ‘anha, menunjukkan kedekatan emosional yang mendalam antara suami dan istri 

dalam keluarga. Dalam hadis ini, Rasulullah shallallahu ‘alaihi wa sallam meletakkan kepala di 

pangkuan Aisyah radhiyallahu ‘anha sambil membaca Al-Qur'an meskipun Aisyah dalam 

keadaan haid, yang mencerminkan sikap penuh perhatian, rasa hormat, dan kasih sayang. 

 
25 Abu al-Husain Muslim bin al-Hajjaj Muslim, Sahih Muslim (Mathba’ah ‘Isa, 1955). 
26 Al-Bukhārī, “Ṣahīh Al-Bukhārī.” 
27 Al-Bukhārī. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
222  

 

Momen seperti ini mengajarkan pentingnya kehangatan, saling mendukung, dan membangun 

kedekatan meskipun dalam keadaan yang tidak sempurna atau dalam kondisi yang mungkin 

dianggap tabu oleh sebagian orang. Hal ini memperkuat ikatan emosional, menciptakan 

suasana penuh keintiman, dan menunjukkan bahwa keharmonisan dalam keluarga dibangun 

atas dasar rasa saling menghargai dan mendukung satu sama lain, baik dalam situasi 

biasa maupun sulit. 

Mengutamakan Istri (Ladies First) 

ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَُُوِ ي لََاَ   وَراَءَهُ بعَِبَاءَةٍ ثَُّ يََْلِسُ عِنْدَ بعَِيرهِِ  خَرَجْنَا إِلََ الْمَدِينَةِ قاَلَ فَ رَأيَْتُ رَسُولَ اللََِّّ صَلَّى اللََّّ
 فَ يَضَعُ ركُْبَ تَهُ فَ تَضَعُ صَفِيَّةُ رجِْلَهَا عَلَى ركُْبَتِهِ حَتََّّ تَ ركَْبَ 

“Kami keluar menuju Madinah.” Anas berkata, “Aku melihat Rasulullah shalallahu ‘alaihi 
wasallam  menyiapkan tempat duduk Shafiyah di belakangnya dengan kain, kemudian ia 
duduk di dekat untanya dan memosisikan lututnya, lantas Shafiyah meletakkan kakinya di 
atas lutut beliau hingga naik (ke unta).”(bukhari) 

Mengutamakan istri, sebagaimana yang terlihat dalam hadis tentang Rasulullah 

shallallahu ‘alaihi wa sallam yang menyiapkan tempat duduk untuk Shafiyah, menggambarkan 

sikap penuh perhatian dan penghargaan terhadap pasangan. Dalam kejadian ini, Rasulullah 

shallallahu ‘alaihi wa sallam menunjukkan tindakan yang penuh penghormatan dengan 

mempersiapkan tempat untuk Shafiyah dan membantu istri dengan cara yang penuh 

kelembutan. Tindakan ini mengajarkan pentingnya saling menghargai, memperhatikan 

kebutuhan pasangan, dan mengutamakan mereka dalam situasi apa pun. Mengutamakan istri 

dalam kehidupan sehari-hari, seperti dalam kasus ini, membangun hubungan yang penuh 

kasih, saling mendukung, dan menciptakan keharmonisan dalam keluarga. 

Memanggil dengan Panggilan Khusus, Rasulullah shallallahu ‘alaihi wa sallam suka 

memanggil Aisyah dengan panggilan kecil: 

 »يا عائِشَ« 
“Ya Aisy”(bukhari-musllim) 

 

Memanggil pasangan dengan panggilan khusus, seperti yang dilakukan oleh 

Rasulullah shallallahu ‘alaihi wa sallam dengan memanggil Aisyah radhiyallahu ‘anha dengan 

“Ya Aisyah”, mencerminkan kedekatan emosional dan keintiman dalam hubungan suami 

istri. Panggilan yang lembut dan penuh kasih sayang ini menunjukkan bahwa pasangan 

dihargai dan disayangi, menciptakan suasana yang penuh kehangatan dan perhatian. Dengan 

memanggil pasangan menggunakan nama panggilan khusus, seseorang dapat mempererat 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
223  

 

ikatan batin, memperkuat komunikasi, dan menjaga keharmonisan keluarga. Hal ini juga 

mengajarkan pentingnya menjaga sentuhan lembut dalam berinteraksi dengan pasangan 

untuk meningkatkan rasa cinta dan pengertian. 

Mengantar Istri 

ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِ الْمَسْجِدِ وَعِنْدَهُ أَزْوَاجُهُ فَ رُحْنَ فَ قَالَ لِصَفِيَّةَ بنِْتِ  حُيَيٍ  لََ تَ عْجَلِي    كَانَ النَّبُِّ صَلَّى اللََّّ
 حَتََّّ أنَْصَرِفَ مَعَكِ 

 “Suatu ketika Nabi shalallahu ‘alaihi wasallam  berada di masjid (Nabawi), sedangkan istri-
istrinya ada di dekatnya kemudian mereka pulang. Rasulullah bersabda kepada Shafiyah binti 
Huyay: ‘Jangan buru-buru agar aku bisa pulang bersamamu.”.28  

Mengantar istri, seperti yang dilakukan oleh Rasulullah shalallahu ‘alaihi wasallam  

dengan Shafiyah binti Huyay, mencerminkan perhatian dan kasih sayang yang mendalam 

dalam hubungan suami istri. Dalam hadis ini, Rasulullah shalallahu ‘alaihi wasallam 

memastikan bahwa Shafiyah tidak terburu-buru pulang agar ia bisa mengantarnya, 

menunjukkan bahwa waktu bersama pasangan sangat dihargai. Tindakan ini mengajarkan 

pentingnya memberikan perhatian penuh dan saling mendukung dalam kehidupan sehari-

hari, bahkan dalam aktivitas sederhana seperti mengantar pulang. Hal ini membantu 

menciptakan suasana keharmonisan dan kedekatan emosional dalam keluarga, serta 

memperkuat ikatan antara suami dan istri. 

Mengajak Istri Ketika Bepergian Ke luar Kota 

ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا أَراَدَ سَفَرًا أقَْ رَ   عَ بَيَْْ نِسَائهِِ فأَيَ َّتُ هُنَّ خَرَجَ سَهْمُهَا خَرَجَ بِِاَ مَعَهُ كَانَ رَسُولُ اللََِّّ صَلَّى اللََّّ
 “Rasulullah shalallahu ‘alaihi wasallam  itu ketika hendak bepergian akan mengundi di antara 
istri-istrinya. Siapa pun undiannya yang keluar, maka beliau akan pergi bersamanya.”29 

Mengajak istri ketika bepergian, seperti yang dilakukan oleh rasulullah shalallahu 

‘alaihi wasallam  dengan mengundi di antara istri-istrinya, menunjukkan sikap adil dan 

perhatian yang besar terhadap pasangan. Rasulullah shalallahu ‘alaihi wasallam  memastikan 

setiap istri memiliki kesempatan untuk bepergian bersamanya, yang mencerminkan rasa 

keadilan, kebersamaan, dan penghargaan terhadap mereka. Tindakan ini mengajarkan 

pentingnya melibatkan pasangan dalam berbagai aspek kehidupan, termasuk dalam hal 

keputusan-keputusan yang melibatkan mereka, sehingga menciptakan ikatan yang lebih kuat 

dan keharmonisan dalam keluarga. Mengajak istri dalam perjalanan juga mempererat 

hubungan emosional dan memperlihatkan rasa saling menghargai dan berbagi. 

 
28 Al-Bukhārī. 
29 Muslim, Sahih Muslim. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
224  

 

Jika istri hanya satu, konsep mengajak istri dalam bepergian tetap relevan dan dapat 

diterapkan dengan cara yang lebih sederhana. Rasulullah shalallahu ‘alaihi wasallam  

mengajarkan bahwa keterlibatan pasangan dalam kehidupan sehari-hari, termasuk dalam hal 

bepergian, sangat penting. Mengajak istri bepergian menunjukkan perhatian, penghargaan, 

dan saling berbagi momen bersama. Dalam konteks ini, meskipun tidak ada undian seperti 

yang dilakukan Rasulullah shalallahu ‘alaihi wasallam  ketika memiliki beberapa istri, 

mengajak istri yang satu untuk bepergian bersama tetap memperkuat ikatan emosional, 

menciptakan kebersamaan, dan menunjukkan rasa cinta serta penghargaan terhadap 

pasangan. Ini juga menciptakan kesempatan untuk lebih mengenal satu sama lain, 

berkomunikasi lebih baik, dan membangun keharmonisan dalam rumah tangga. 

Berbincang Bersama Istri di Luar 

ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا كَانَ بِِللَّيْلِ سَارَ مَعَ عَائِشَةَ يَ تَحَدَّثُ   وكََانَ النَّبُِّ صَلَّى اللََّّ
“Nabi shalallahu ‘alaihi wasallam  ketika malam hari berjalan bersama Aisyah, berbincang 
dengannya”.30 

Berbincang bersama istri di luar, seperti yang dilakukan oleh Rasulullah shalallahu 

‘alaihi wasallam dengan Aisyah radhiyallahu ‘anha, menunjukkan pentingnya komunikasi 

yang hangat dan penuh perhatian dalam hubungan suami istri. Komunikasi menjadi bagian 

utuh dari kehidupan rumah tangga. Dalam hadis ini, Rasulullah shalallahu ‘alaihi wasallam  

meluangkan waktu untuk berjalan bersama Aisyah di malam hari, berbincang dengannya, 

yang memperlihatkan bahwa interaksi yang penuh kasih dan pengertian sangat penting dalam 

menjaga keharmonisan rumah tangga. Tindakan ini mengajarkan bahwa momen 

kebersamaan, berbicara tentang hal-hal ringan atau penting, dan memberi perhatian kepada 

pasangan adalah kunci untuk memperkuat ikatan emosional. Berbincang dengan pasangan, 

apalagi di luar rumah, menciptakan kesempatan untuk lebih saling memahami dan merawat 

hubungan, yang pada akhirnya membangun keharmonisan keluarga. 

 

Relevansi Nilai-Nilai Rumah Tangga Rasulullah saw dalam Konteks Keluarga 

Muslim Kontemporer 

Di tengah kehidupan modern yang semakin kompleks, keluarga Muslim menghadapi 

berbagai masalah, seperti tekanan pekerjaan yang tinggi, angka perceraian yang semakin 

besar, serta kurangnya komunikasi emosional di antara pasangan. Dalam situasi seperti ini, 

konsep rumah tangga yang dibangun oleh Rasulullah shalallahu ‘alaihi wasallam  memberikan 

 
30 Muslim. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
225  

 

solusi yang tetap relevan hingga hari ini. Nilai-nilai yang beliau terapkan bukan hanya 

memiliki dasar dari ajaran Islam, tetapi juga didukung oleh hasil penelitian ilmu modern yang 

menunjukkan manfaatnya dalam menciptakan keluarga yang harmonis, sehat secara 

emosional, dan stabil secara sosial. 

Diantara nilai-nilai penting yang diajarkan Rasulullah shalallahu ‘alaihi wasallam 

adalah melibatkan suami dalam pekerjaan rumah tangga. Aisyah radhiyallahu ‘anha 

menceritakan bahwa Rasulullah shalallahu ‘alaihi wasallam “selalu membantu urusan rumah 

meskipun sibuk, dan kalau tiba waktunya shalat, beliau pergi shalat”.(bukhari) Nilai ini sangat 

sesuai dengan kondisi keluarga masa kini di mana suami dan istri sering kali memiliki peran 

ganda, terutama ketika istri bekerja. Partisipasi suami dalam pekerjaan rumah bisa 

meningkatkan kepuasan istri dalam pernikahan. Hal tersebut menunjukkan bahwa 

keterlibatan suami secara langsung berdampak pada keharmonisan rumah tangga. Selain itu, 

Rasulullah shalallahu ‘alaihi wasallam juga sangat memperhatikan aspek emosional dan 

psikologis pasangan. Misalnya, beliau sering memuji istrinya secara terbuka, seperti dalam 

hadis “Keutamaan Aisyah di atas wanita lain seperti keutamaan roti bercampur daging di atas 

makanan lainnya”.31 ujian ini bukan hanya tanda kasih sayang, tetapi juga merupakan cara 

komunikasi yang mampu memperkuat hubungan. Dalam kehidupan yang terlalu sibuk dan 

cepat, pujian kecil bisa menjadi momen istimewa yang membantu memperbaiki hubungan di 

antara pasangan. 

Rasulullah shalallahu ‘alaihi wasallam juga menunjukkan contoh praktik keintiman 

emosional seperti mandi bersama, tidur di pelukan istri, atau berjalan di malam hari sambil 

berbicara. Ini bukan hanya tanda dari kasih sayang, tetapi juga bentuk ikatan emosional yang 

sangat dianjurkan dalam terapi pernikahan modern. Di tengah masyarakat yang kian 

kehilangan waktu berkualitas karena kesibukan, momen-momen kebersamaan seperti ini 

menjadi pengikat yang sangat penting. 

 

KESIMPULAN  

Keharmonisan rumah tangga merupakan kondisi ideal yang diharapkan dalam 

pernikahan, yang mencakup keselarasan, keseimbangan, dan relasi penuh kasih antara 

anggota keluarga. Dalam ajaran Islam, bentuk keharmonisan tersebut terwujud dalam rumah 

tangga yang sakinah, mawaddah, dan rahmah, sebagaimana dijelaskan dalam QS. Ar-Rum 

 
31 Al-Bukhārī, “Ṣahīh Al-Bukhārī”; Muslim, Sahih Muslim. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
226  

 

ayat 21. Hadis-hadis yang terdapat dalam Shahih Bukhari dan Shahih Muslim menunjukkan 

bahwa apa yang diajarkan oleh Rasulullah shallallahu ‘alaihi wa sallam tidak hanya bersifat 

normatif, tetapi juga memberikan teladan praktis (uswah hasanah) dalam membangun rumah 

tangga yang harmonis. 

Beberapa konsep yang diteladankan oleh Rasulullah shallallahu ‘alaihi wa sallam 

dalam membangun keharmonisan rumah tangga mencakup gotong royong dan peran aktif 

dalam rumah tangga, memberikan pujian kepada istri, mandi bersama, tidur di pangkuan istri, 

mengutaman istri, memanggil istri dengan panggilan khusus, mengantar istri, mengajak istri 

bepergian, serta berbincang bersama istri. Hadis-hadis tersebut menunjukkan bahwa 

Rasulullah shalallahu ‘alaihi wasallam sangat memperhatikan kebersamaan, interaksi 

interpersonal, serta pemeliharaan emosi dan spiritualitas dalam rumah tangga, yang semuanya 

berkontribusi dalam mewujudkan rumah tangga sakinah, mawaddah, dan rahmah. Oleh 

karena itu, konsep keharmonisan rumah tangga ala Nabi Muhammad shalallahu ‘alaihi 

wasallam bukan sekadar idealisme, melainkan sistem nilai yang sangat praktis dan bisa 

diimplementasikan dalam kehidupan sehari-hari umat Islam untuk membentuk keluarga yang 

harmonis, bahagia, dan berakhlak. Nilai-nilai tersebut menjadi sangat penting ketika dilihat 

dalam konteks tantangan yang dihadapi oleh keluarga modern, seperti meningkatnya 

tanggung jawab kerja, munculnya permasalahan komunikasi, serta menurunnya waktu 

berkumpul bersama. Dalam situasi seperti ini, konsep teladan dari Rasulullah shalallahu ‘alaihi 

wasallam bisa menjadi pendekatan yang mencegah dan mengatasi masalah, serta membantu 

menjaga keharmonisan dalam rumah tangga. Beberapa praktik seperti pembagian tugas 

secara adil, komunikasi yang penuh perhatian, dan hubungan emosional yang hangat telah 

terbukti secara ilmiah dalam studi psikologi pernikahan modern sebagai faktor utama dalam 

menciptakan kebahagiaan dan kestabilan hubungan pernikahan. 

Meskipun penelitian ini telah dilakukan berdasarkan prosedur ilmiah, keterbatasan 

tetap ada. Penelitian ini hanya memfokuskan pada hadis-hadis dalam Shahih Bukhari dan 

Shahih Muslim, padahal masih banyak sumber hadis lain seperti Sunan Abu Dawud, 

Tirmidzi, atau Musnad Ahmad yang juga memuat riwayat-riwayat relevan. Oleh karena itu, 

disarankan bagi penelitian selanjutnya untuk memperluas kajian dengan mencakup kitab-

kitab hadis lainnya guna memperkaya perspektif dan pendalaman terhadap tema 

keharmonisan rumah tangga dalam Islam. 

  

  



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
227  

 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Bukhārī, Muhammad bin Ismā‘īl. “Ṣahīh Al-Bukhārī.” Beirut: Dār Ibn-Kathīr, 2002. 

Aniroh, R N, N K Khanifa, and H Mulyadi. “Rumah Tangga Nabi Sebagai Role Model 
Ideal Relasi Suami Istri.” Manarul Qur’an: Jurnal Ilmiah Studi Islam 22, no. 2 (2022): 
160–74. 

Emzir, Metodologi, and M Pd. “Metodologi Penelitian Kualitatif Analisis Data.” Jakarta: 
Raja Grafindo, 2012. 

Fahmi, M N, A Burhanuddin, and A R Ramadhan. “Eksplorasi Konsep Nabawi Dalam 
Menumbuhkan Keharmonisan Rumah Tangga Poligami.” Al-Majaalis: Jurnal Dirasat 
Islamiyah 12, no. 1 (2024): 53–74. 

Gunarsa, Y S. Asas-Asas Psikologi Keluarga. BPK Gunung Mulia, 2000. 

Masri, M. “Konsep Keluarga Harmonis Dalam Bingkai Sakinah, Mawaddah, Warahmah.” 
Jurnal Tahqiqa: Jurnal Ilmiah Pemikiran Hukum Islam 18, no. 1 (2024): 109–23. 

Maulida, F, and D Rachmawati. “Peran Spiritualitas Dalam Membangun Keluarga 
Harmonis.” Jurnal Studi Keluarga Islami 6, no. 1 (2020): 77–85. 

Muslim, Abu al-Husain Muslim bin al-Hajjaj. Sahih Muslim. Mathba’ah ‘Isa, 1955. 

Musthoffa, A. Usulan Mutiara Buatan Keluarga Bekal Bagi Keluarga Dalam Menampaki 
Kehidupan. Mitra Pustaka, 2001. 

Poerwadarminta, W J S. Kamus Umum Bahasa Indonesia. Balai Pustaka, 1966. 

Putra, A. “Problematika Rumah Tangga Rasulullah Dan Metode Penyelesaiannya Dalam 
Hadis.” Jurnal Literasiologi 8, no. 1 (2022): 556–617. 

Putri, A R, and A Nugroho. “Kecerdasan Emosional Dan Keharmonisan Rumah Tangga.” 
Jurnal Ilmu Keluarga 5, no. 1 (2020): 33–42. 

Qaimi, Ali. Menggapai Langit Masa Depan Anak. Bogor: Cahaya, 2002. 

Qoharuddin, M A. “Konsep Harmonis Dalam Keluarga.” Salimiya: Jurnal Studi Ilmu 
Keagamaan Islam 1, no. 3 (2020): 151–73. 

Rahmawati, S, and D Setiawan. “Peran Komunikasi Interpersonal Dalam Membangun 
Keharmonisan Rumah Tangga.” Jurnal Komunikasi 12, no. 1 (2018): 45–56. 

Salam, L. Menuju Keluarga Sakina Mawaddah Warahma. Terbit Terang, 1998. 

Sari, M D, and A Widodo. “Pembagian Peran Suami Istri Dan Dampaknya Terhadap 
Keharmonisan Keluarga.” Jurnal Sosiologi Keluarga 4, no. 3 (2021): 21–30. 

Susanti, Sri, Dwiati Marsiwi, and Siti Munawaroh. “Membangun Keluarga Samara.” PT. 
Buat Buku Internasional, 2023. 

Sutrisno, Hadi. “Metodologi Research.” Yogyakarta: Andi Offset, 2004. 

Wulandari, N, and I Hidayati. “Komitmen Dalam Pernikahan Dan Pengaruhnya Terhadap 
Kualitas Hubungan Suami Istri.” Jurnal Psikologi Islami 7, no. 2 (2019): 110–20. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

▪ Hak Kekayaan Intelektual (HKI) sebagai Objek 
Jaminan Pembiayaan dalam Perspektif Hukum 
Ekonomi Syariah 

▪ Konsep Kafa’ah dalam Prespektif Imam Malik dan 
Imam Syafi’i: Analisis Metodologi Ushul Fikih 

▪ Peran Istri sebagai Pencari Nafkah dan Dampaknya 
terhadap Keutuhan Rumah Tangga Perspektif Islam 

▪ Implikasi Normatif dan Sosial Perjanjian Pra-Nikah 
Perspektif Hukum Keluarga Islam di Indonesia 

▪ Konsep Nabawi dalam Membangun Keharmonisan 
Rumah Tangga 

▪ The Boycott of Israeli Products From The 
Perspective Of Sadz Al-Dzarai’: A Normative 
Analysis Within Islamic Law 

▪ Implementation of The Wakalah Bil Ujroh Contract 
in Financing Products at Islamic Financial 
Institutions 

▪ Analysis of Legal Policy Implementation Against 
Perpetrators of Child Bullying 

▪ Deconstructing Mu’asyarah Bi Al-Ma’ruf: Toward A 
Gender-Just Framework of Islamic Family Law 

▪ Kafa’ah dalam Perkawinan Perspektif Maqasid Al-
Syari’ah (Studi Kasus pada Pesantren Darul Ma’sum dan 
Yayasan Darussalam Kabupaten Probolinggo) 

▪ Eksistensi dan Perkembangan Kelembagaan Hukum 
Islam di Indonesia 

▪ Perlindungan Hukum terhadap Fenomena 
Perkawinan Siri Dibawah Umur tanpa Wali di 
Kabupaten Lumajang 

▪ From Formal Validity to Ethical Accountability: 
Good Faith in Sharia Electronic Contracts Under 
Indonesian Law 

▪ The Genealogy of Taqnin Al-Ahkam And Its Initial 
Implementation In The Ottoman Empire 

▪ Legal Protection for Parties When MPD Fails to 
Collect Notarial Protocols 

▪ Raising the Marriage Age, Raising Dispensations? 
Evidence From the Malang Religious Court After 
Constitutional Court Decision no. 22/PUU-
XV/2017 

▪ Review of Islamic Law and Law no. 1 of 1974 and 
Constitutional Court Decision no. 46/PUU-
VIII/2010 Concerning Siri Marriage Law: The 
Position of Wives, Children And Property 

▪ Juridical Review of Marriage Contracts For 
Pregnant Women In Islamic Law And National Law 

▪ Sharia Economic Law on The Growth of Micro, 
Small, And Medium Enterprises (UMKM) In The 
Digital Era 

 

 

  

E d i s i :  V o l u m e  9  N o m o r   2 
J u l i   -   D e s e m b e r  2 0 2 5 



 

H a k a m 

Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 
e-ISSN : 25808052  |  p-ISSN : 2829-5803 
 
DOI: https://doi.org/10.33650/jhi 
 
 
 

Volume 9 Nomor 2, Juli – Desember 2025 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Editorial Office: 
 
Program Studi Hukum Keluarga (Ahwal Syakhshiyah) 
Fakultas Agama Islam Universitas Nurul Jadid,  
Paiton, Probolinggo, Jawa Timur, Indonesia 67291.  
Telepon: 0888 30 78899, Hp: 082232108969 
Email: hukumkeluarga.fai@unuja.ac.id 
Website: https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam/index   

https://doi.org/10.33650/jhi
https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam/index


H a k a m 
Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 
 
Editor In Chief 
Muhammad Zainuddin Sunarto, Sinta ID 6116528, Universitas Nurul Jadid, 
Probolinggo, Indonesia 

 
Editorial Board 
Daniel Fernandez Kranz, Scopus ID 12797471200, Instituto de Empresa 
University, Segovia, Spain, Spain 
Mohammad Fadel, Scopus ID 39261404000, University of Toronto, Canada, 
Canada 
Joana Salifu Yendork, Scopus ID 56328263000, University of Ghana, Ghana, 
Ghana 
Siti Muna Hayati, Scopus ID, UIN Sunan Kalijogo Yogyakarta 
Slawa Rokicki, Scopus ID 56404564000, University College Dublin, Ireland, 
Ireland 
Khoirul Hidayah, Scopus ID 57203353119, Universitas Islam Negeri Maulana 
Malik, Malang, Indonesia 
Akhmad Farid Mawardi Sufyan, Scopus ID 57266242300, Institut Agama 
Islam Negeri Madura, Pamekasan, Indonesia 
Zakiyatul Ulya, Scopus ID 57218455431, Universitas Islam Negeri Sunan 
Ampel Surabaya, Indonesia 
 

Reviewers 
Ewa Batyra, Scopus ID 57192590667, The Max Planck Institute for 
Demographic Research, Germany, Germany 
Elizabeth Agey, Scopus ID 57204005122, University of California Santa 
Barbara, United States of America, United States 
Olympia L.K. Campbell, Scopus ID 57221476734, Institute For Advanced 
Study in Toulouse, France, France 
Xiangming Fang, Scopus ID 36339202800, China Agricultural University, 
Beijing, China, China 
Rihab Grassa, Scopus ID 55505935200, Manouba University, Tunisia, Tunisia 
Junghua Hung, Scopus ID 8574630700, National Central University, Taoyuan, 
Taiwan, Taiwan, Province of China 
Rüdiger Lohlker, Scopus ID 6506783480, Northwest University, Xi'an, China, 
China 
Marco Alfano, Scopus ID 57527411400, University College London, United 
kingdom, United Kingdom 



Dhofir Catur Bashori, Scopus ID, Universitas Muhammadiyah Jember, 
Indonesia 
Muslihun -, Scopus ID, Institut KH Abdul Chalim Pacet Mojokerto, Indonesia 
Siti Khoirotul Ula, Scopus ID, Universitas Islam Negeri Sayyid Ali 
Rahmatullah Tulungagung, Indonesia 
Nur Lailatul Musyafa’ah, Scopus ID 57353220700, Universitas Islam Negeri 
Sunan Ampel Surabaya, Indonesia 
 
 

English Language Advisor 
Achmad Naufal Irsyadi, Sinta ID 6704870, Universitas Nurul Jadid, 
Probolinggo, Indonesia 
 

Layouter 
Faizul Mubarok, Universitas Nurul Jadid, Probolinggo, Indonesia 
  



H a k a m 
Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 

Table of Content 
 

1 HAK KEKAYAAN INTELEKTUAL (HKI) SEBAGAI OBJEK 
JAMINAN PEMBIAYAAN DALAM PERSPEKTIF HUKUM 
EKONOMI SYARIAH 
Diding Jalaludin, Piqi Rizki Padhilah, Umar Rojikin, Muhamad Kholi, 
Tatang Astarudin 
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

181 – 194 

2 PERAN ISTRI SEBAGAI PENCARI NAFKAH DAN DAMPAKNYA 
TERHADAP KEUTUHAN RUMAH TANGGA PERSPEKTIF 
ISLAM 
Muhammad Shidqi Pribadi, Teguh dwi cahyadi 
Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i Jember 

195 – 211 

3 KONSEP NABAWI DALAM MEMBANGUN KEHARMONISAN 
RUMAH TANGGA 
Muhammad Fathur Rachman Imanda, Winning Son Ashari  
Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i Jember 

212 – 227 

4 IMPLEMENTATION OF THE WAKALAH BIL UJROH 
CONTRACT IN FINANCING PRODUCTS AT ISLAMIC 
FINANCIAL INSTITUTIONS 
Muhammad Fikri Auliaurrahman  
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

228 – 242 

5 DECONSTRUCTING MU’ASYARAH BI AL-MA’RUF: TOWARD A 
GENDER-JUST FRAMEWORK OF ISLAMIC FAMILY LAW 
Lina Nur Anisa 
Institut Agama Islam Ngawi 

243 – 266 

6 EKSISTENSI DAN PERKEMBANGAN KELEMBAGAAN HUKUM 
ISLAM DI INDONESIA 
Hasbi Umar, Husin Bafadhal, Reza Rahmatullah 
Universitas Islam Negeri Sulthan Thaha Saifuddin Jambi 

267 – 278 

7 FROM FORMAL VALIDITY TO ETHICAL ACCOUNTABILITY: 
GOOD FAITH IN SHARIA ELECTRONIC CONTRACTS UNDER 
INDONESIAN LAW 
Sigit Nurhadi Nugraha, Abdul Rachmad Budiono, Budi Santoso, Rachmi 
Sulistyarini  
Fakultas Hukum Universitas Brawijaya, Malang, Indonesia 

279 – 303 

8 LEGAL PROTECTION FOR PARTIES WHEN MPD FAILS TO 
COLLECT NOTARIAL PROTOCOLS 
Adinda Mellinia Aurel, Herlindah, Imam Rahmat Sjafi’i 
Universitas Brawijaya Malang, Indonesia 

304 – 326 

9 REVIEW OF ISLAMIC LAW AND LAW NO. 1 OF 1974 AND 
CONSTITUTIONAL COURT DECISION NO. 46/PUU-VIII/2010 
CONCERNING SIRI MARRIAGE LAW: THE POSITION OF 
WIVES, CHILDREN AND PROPERTY 
Syaiful Bakri, Muhammad Abrori  
Sekolah Tinggi Ilmu Syari’ah Darul Falah Bondowoso 

327 – 341 



10 SHARIA ECONOMIC LAW ON THE GROWTH OF MICRO, 
SMALL, AND MEDIUM ENTERPRISES (UMKM) IN THE 
DIGITAL ERA 
Meisa Nur Safitri, Nabila Nurkhafiah, Siti Nurzihan, Afifaturrohmaniyah 
Universitas Islam Negri Sultan Maulana Hasanudin Banten, Indonesia 

342 – 355 

11 KONSEP KAFA’AH DALAM PRESPEKTIF IMAM MALIK DAN 
IMAM SYAFI’I: ANALISIS METODOLOGI USHUL FIKIH  
Nailil Maziyati, Luthfiyah 
Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang, Indonesia 

356 – 375 

12 IMPLIKASI NORMATIF DAN SOSIAL PERJANJIAN PRA-NIKAH 
PERSPEKTIF HUKUM KELUARGA ISLAM DI INDONESIA  
Suwito, Didit Darmawan, Saidah Fiddaroini Harun, Risma A’limathus 
Zuriah 
Universitas Sunan Giri Surabaya, Indonesia 

376 – 394 

13 THE BOYCOTT OF ISRAELI PRODUCTS FROM THE 
PERSPECTIVE OF SADZ AL-DZARAI’: A NORMATIVE 
ANALYSIS WITHIN ISLAMIC LAW 
Ai Samrotul Fauziah 
UIN Sunan Gunung Djati Bandung 

395 – 407 

14 ANALYSIS OF LEGAL POLICY IMPLEMENTATION AGAINST 
PERPETRATORS OF CHILD BULLYING  
Sulistina, Amilia Putri Kartika Sari, Efrilia Yusri, Arindy Sri Musdalifah 
Universitas Nurul Jadid Paiton Probolinggo, Indonesia 

408 – 424 

15 KAFA’AH DALAM PERKAWINAN PERSPEKTIF MAQASID AL-
SYARI’AH (Studi Kasus pada Pesantren Darul Ma’sum dan Yayasan 
Darussalam Kabupaten Probolinggo) 
Muhamad Agus Salim, Fauziyah Putri Meilinda  
Institut Ahmad Dahlan Probolinggo, Indonesia 

425 – 439 

16 PERLINDUNGAN HUKUM TERHADAP FENOMENA 
PERKAWINAN SIRI DIBAWAH UMUR TANPA WALI DI 
KABUPATEN LUMAJANG 
Uswatun Hasanah, Fauziyah Putri Meilinda  
Institut Ahmad Dahlan Probolinggo 

440 – 453 

17 THE GENEALOGY OF TAQNĪN AL-AHKĀM AND ITS INITIAL 
IMPLEMENTATION IN THE OTTOMAN EMPIRE 
Alby Labib Halbana Bunyamin, Abdul Mufti Albasyari   
UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia; Institut Nahdlatul Ulama 
Ciamis, Indonesia 

454 – 468 

18 RAISING THE MARRIAGE AGE, RAISING DISPENSATIONS? 
EVIDENCE FROM THE MALANG RELIGIOUS COURT AFTER 
CONSTITUTIONAL COURT DECISION NO. 22/PUU-XV/2017 
Risma Nur Arifah, Mohd Nurhusairi Bin Mat Hussin, Erik Sabti 
Rahmawati, Anggreani Kharimatuz Zahro 
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia; 
Universiti Malaya, Malaysia 

469 – 483 

19 JURIDICAL REVIEW OF MARRIAGE CONTRACTS FOR 
PREGNANT WOMEN IN ISLAMIC LAW AND NATIONAL LAW 
Yurizka Syahdani Nst, Uswatun Hasanah 
Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary 
Padangsidimpuan, Indonesia 

484 – 501 

 



Hakam : Journal of Islamic Law Studies and Islamic Economic Law  
This journal is an open-access article under a CC BY-NC-SA 4.0 International License. © 2025, the author(s) 

 

Volume 9 Number 2 (December 2025) | Pages 228 – 242 
Doi: https://doi.org/10.33650/jhi.v9i2.12140  

Submitted: 16 July 2025 | Revised: 13 October 2025 | Accepted: 20 December 2025 | Published: 31 December 2025 

 
 

IMPLEMENTATION OF THE WAKALAH BIL UJRAH 
CONTRACT IN FINANCING PRODUCTS AT ISLAMIC 

FINANCIAL INSTITUTIONS 
 

Muhammad Fikri Auliaurrahman  
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

Email : muhammadfikriauliaurrahman@gmail.com  

 

ABSTRACT 

This study aims to analyze the implementation of the Wakalah bil ujrah contract in financing 
products within Islamic financial institutions and to identify the challenges and opportunities in its 
application. This contract allows financial institutions to act as representatives of customers in 
conducting specific financial transactions while receiving ujrah (fees) as compensation for the 
services provided.  This research employs a descriptive qualitative method using literature review 
techniques and a conceptual approach. The findings indicate that the Wakalah bil ujrah contract is 
applied in various products, such as Islamic multipurpose financing, home ownership financing 
(Islamic mortgage/PPR Syariah), vehicle financing, and micro and SME financing and Hajj 
Financing.  However, its implementation still faces several challenges, including limited public 
understanding of this contract, differences in regulatory interpretations among Islamic financial 
institutions, and competition with conventional financing products. To overcome these challenges, 
efforts such as public education, regulatory harmonization, product innovation, and increased 
transparency in managing ujrah fees are necessary. 

Keywords : Wakalah bil ujrah, Islamic Financing, Islamic Financial Institutions, Regulations, Product 
Innovation. 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini ditulis bertujuan untuk menganalisis penerapan akad wakalah bil ujrah dalam produk 
pembiayaan di lembaga keuangan syariah serta mengidentifikasi tantangan dan peluang dalam 
implementasinya. Akad ini memungkinkan lembaga keuangan bertindak sebagai wakil nasabah 
dalam melakukan transaksi keuangan tertentu dengan memperoleh ujrah (fee) sebagai imbalan atas 
jasa yang diberikan. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif dengan teknik studi 
literatur dan pendekatan konseptual. Hasil penelitian menunjukkan bahwa akad wakalah bil ujrah 
diterapkan dalam berbagai produk pembiayaan di LKS yaitu seperti pembiayaan multiguna syariah, 
pembiayaan kepemilikan rumah (PPR Syariah), pembiayaan kendaraan, pembiayaan usaha mikro 
dan UKM serta pembiayaan haji. Namun, penerapannya masih menghadapi beberapa tantangan, 
seperti kurangnya pemahaman masyarakat mengenai akad ini, perbedaan interpretasi regulasi antar 
lembaga keuangan syariah, serta persaingan dengan produk pembiayaan konvensional. Untuk 
mengatasi kendala tersebut, diperlukan upaya edukasi masyarakat, harmonisasi regulasi, inovasi 
produk, serta peningkatan transparansi dalam pengelolaan biaya ujrah.  

Kata Kunci: Wakalah bil ujrah, Pembiayaan Syariah, Lembaga Keuangan Syariah, Regulasi, Inovasi Produk. 

 

 

Published by Islamic Faculty of Nurul Jadid University, Probolinggo, Indonesia. 
online access at https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam  
e-ISSN 2580-8052 | p-ISSN 2829-5803 

https://doi.org/10.33650/jhi.v9i2.12140
https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam


Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
229  

 

INTRODUCTION  

The Islamic financial industry continues to experience rapid growth, particularly in 

the provision of various financing products compliant with Sharia principles. Along with 

this development, the current era has introduced several contracts that facilitate public 

transactions. Although these transactions are facilitated, the basic principles of Islamic 

economic development remain based on the Quran and Hadith, which can then be 

formalized into national law.1 In this context, Islam serves as a guideline and regulation for 

various aspects of transactions in muamalah.2  

One common contract instrument used by Islamic financial institutions is the 

wakalah bil ujrah contract.3 This contract is widely applied in current Islamic financial 

institution products. The basis of the wakalah bil ujrah contract is the wakalah contract, an 

agreement between the Islamic financial institution and the customer, where the customer 

delegates the Islamic financial institution to carry out an act. This wakalah contract cannot 

stand alone, in practice, sharia financial institutions have the right to receive fees or wages 

(ujrah) so for the actions they represent, this contract is called wakalah bil ujrah.4 The wakalah 

bil ujrah contract also reflects the spirit of active engagement between customers and 

financial institutions in a relationship based on trust and contractual clarity. Unlike 

conventional financial systems, which often emphasize creditor-debtor relationships with 

interest as the primary instrument, Islamic finance encourages partnerships, shared 

responsibility, and transparency. In this context, wakalah bil ujrah bridges classical muamalah 

principles with the practical needs of the modern financial industry. Even in the face of 

digitalization and financial innovation, the wakalah bil ujrah contract can still be adapted into 

Islamic fintech products, such as online payment services, e-commerce purchases, and 

Sharia-compliant digital investments. 

This wakalah bil ujrah contract is an agreement in which one party (muwakkil) gives 

authority to another party (representative) to carry out an action on his behalf by receiving 

ujrah or a fee in return for the services provided. The application of the Wakalah bil ujrah 

contract can be found in various sharia financial products, such as financing, sharia 

 
1 Oyo Sunaryo Mukhlas, “Harmonization of Islamic Legal Institution Into The Indonesia Legal System,” 
Adliya: Jurnal Hukm Dan Kemanusiaan 16, no. 1 (2022): 89–106, https://doi.org/10.15575/adliya.v16i1.22726. 
2 Sri Wahyuni, Asmuni Asmuni, and Tuti Anggraini, “Analisis Maqashid Dan Maslahah Transaksi E-
Commerce Di Indonesia,” Jurnal Riset Pendidikan Ekonomi 8, no. 2 (2023): 124–33. 
3 M Ahmad, Prinsip Dan Implementasi Akad Syariah Dalam Keuangan Islam (Penerbit Syariah Press, 2020). 
4 Hilmatus Sahla, “Implementasi Akad Wakalah Di Lembaga Keuangan Syariah,” Jurnal Ekonomi Syariah Pelita 
Bangsa 8, no. 2 (2023): 232–37, https://doi.org/10.37366/jespb.v8i02.967. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
230  

 

insurance (takaful), sharia remittance services, and investment transactions. In the context 

of sharia financing, the wakalah bil ujrah contract is applied to various products, such as 

sharia multipurpose financing, home ownership financing (Sharia KPR), vehicle financing, 

as well as micro business and SME financing.5 With this contract, customers can obtain 

financing services that remain compliant with Sharia principles, while the financial 

institution receives a fee as compensation for its services.6  

The main advantage of this contract is its flexibility, making it easier for customers to 

use the services of Sharia financial institutions without having to conduct direct 

transactions. Furthermore, this contract also provides legal certainty regarding fees charged 

for representation services provided by financial institutions. However, the implementation 

of the wakalah bil ujrah contract still faces various challenges, including a lack of public 

understanding of this contract, differing interpretations of regulations among Sharia 

financial institutions, and competition with conventional financing products.7  

This research aims to examine in more depth how the wakalah bil ujrah contract is 

implemented in financing products at Islamic financial institutions, and to identify its 

benefits, challenges, and opportunities for future development. This study is expected to 

contribute both theoretically and practically, particularly in strengthening the foundations 

of contemporary muamalah jurisprudence (fikih) relevant to the needs of industry and 

society. 

By analyzing actual practices in Islamic financial institutions and reviewing applicable 

policies and regulations, this paper also aims to provide input to stakeholders—including 

financial authorities, regulators, and academics—in developing strategies to strengthen the 

optimal implementation of the wakalah bil ujrah contract. The results of this research are 

also expected to enrich the literature on contemporary muamalah jurisprudence, 

particularly in developing flexible contracts that align with Sharia principles in the modern 

financial world. 

 
RESEARCH METHOD  

 
5 Bank Indonesia, “Laporan Perkembangan Keuangan Syariah” (Jakarta: Bank Indonesia, 2021). 
6 M Ziqhri Anhar and Andri Soemitra, “Penerapan Akad Wakalah Bil Ujrah Pada Perbankan Syariah: Studi 
Kualitatif Persepsi Mahasiswa Pascasarjana,” Jurnal Masharif Al-Syariah: Jurnal Ekonomi Dan Perbankan Syariah 
8, no. 2 (2023): 907–18, https://doi.org/10.30651/jms.v8i2.17358. 
7 Otoritas Jasa Keuangan, “Regulasi Dan Pengembangan Keuangan Syariah Di Indonesia” (OJK, 2022). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
231  

 

This study employs a descriptive qualitative8 approach aimed at analyzing the 

implementation of the wakalah bil ujrah contract in financing products offered by Islamic 

financial institutions. This method was chosen as it allows the researcher to gain an in-

depth understanding of the phenomenon and to explore the challenges and opportunities 

involved in the application of this contract. The research is qualitative in nature, using a 

descriptive-analytical method. This approach is used to describe how the wakalah bil ujrah 

contract is implemented in Islamic financial institution financing and to identify the factors 

that influence its success. The data is obtained from primary sources, namely applicable 

laws and regulations. Secondary data is derived from literature reviews, including various 

academic journals, reference books, official reports from the Financial Services Authority 

(OJK) and Bank Indonesia (BI), as well as news articles. 

 

WAKALAH CONTRACT WITH COMMISSION 

The Wakalah bil ujrah contract has been implemented in various financing products 

offered by Islamic financial institutions. The term wakalah is defined as “delegation” or 

“transfer” of authority from one person to another to perform a certain task. This reflects 

the inherent limitations of human beings.9 Referring to Surah Al-Ma’idah verse 2 it is 

emphasized that a Muslim is obliged to help other Muslims in matters of goodness: 

ثِْْ    الَِْ عَلَى  تَ عَاوَنُ وْا  قْوٰىۖ وَلََ  الْبِرِ وَالت َّ عَلَى  الْعِقَابتَ عَاوَنُ وْا  َ شَدِيْدُ  اللرٰ اِنَّ   َۗ
اللرَٰ )المائدة:    وَالْعُدْوَانِۖ وَات َّقُوا 

2 ) 
Meaning : “....and help you in doing good deeds and piety, and do not help each other in 
committing sins and transgressions, and fear Allah, verily, Allah’s punishment is very 
severe” (QS. Al-Ma’idah: 2).  
 

This verse emphasizes that humans must help each other in actions aimed at virtue 

and piety and makes it a basic principle that is used in establishing cooperation with 

anyone. This verse prohibits returning evil for evil, but the command to help each other in 

doing good can be done in various media available today.10 Economic transactions are not 

 
8 Sarifuddin Azwar, “Metode Penelitian, Pustaka Pelajar, Yogyakarta,” Teguh Prasetyo, Keadilan Bermartabat 
Perspektif Teori Hukum (Bandung: Nusa Media, 2015), 2004. 
9 Rafiq Al-Mubarok and Nur Hidayati, “Analisis Multiakad Dalam Produk Murabahah-Wakalah Di Bank 
Syariah Indonesia,” Al-Mashrafiyah: Jurnal Ekonomi Dan Keuangan Syariah 6, no. 1 (2023): 84–95, 
https://doi.org/10.24252/al-mashrafiyah.v6i1.33158. 
10 Khozinul Alim, “Cyber Poskamling Sebagai Implementasi Al-Qur’an Terhadap Kontra Cyber Radicalism: 
Analisis Makna Ta’awun Q.S. Al-Maidah Ayat 2,” Jurnal At-Tahfidzh 3, no. 2 (2022): 2–12. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
232  

 

only about the profits generated, but also about creating transactions that do not cause 

harm and contain elements of mutual assistance and provide benefits for the benefit of 

many people.11    

As stated in the Hadith of the Prophet SAW which was narrated by al-Bukhari from 

‘Urwah, that “Ali bin Abdullah told us, Sufyan told us, Syabib bin Ghardaqah told us, he 

said: I heard people telling stories about ‘Urwah, that the Prophet a.w gave him one dinar 

to buy a goat for him: then with that money he bought two goats, then he sold one goat. 

The Prophet a.w prayed for blessings in buying and selling. If ‘Urwah even buys dust, he 

will definitely be lucky. 

Based on the verses of the Qur’an and Hadith above, the correlation obtained by 

researchers is regarding the implementation of the wakalah bil ujrah contract where the 

contract gives authority to another person to do something and the person under the 

authority will receive a reward (ujrah) from the work they do. Values such as mutual help, 

maintaining trust and trust and avoiding unclear and haram cooperation are things that are 

upheld in the concept of the wakalah bil ujrah contract. 

Referring to the DSN-MUI Fatwa Number 113/DSN-MUI/IX/2017, Wakalah Bi 

Al-Ujrah is defined as a power of attorney agreement from a muwakkil (person who 

represents) to a representative (person who is represented) to carry out a certain legal act. 

There are several pillars in this agreement, namely the presence of a muwakkil (person who 

represents), a representative (person who is represented), a muwakkil fih (something 

represented), and ijab and qabul (shigat).12  

One of the things a muwakkil can do on his behalf is to authorize another person to 

purchase an item. Conceptually, the muwakkil will receive a reward from the wakkil for the 

service he has provided. However, paying a fee to the muwakkil is not an obligation; it is a 

voluntary agreement between both parties. This is in line with Ibn Qudamah’s opinion that 

legal taukil (wakalah) contracts can be carried out either with or without compensation. This 

is because the Prophet, peace and blessings be upon him, once represented Unais to carry 

out the law for Urwah to buy goats. And to Abu Rafi’ to perform the marriage qabul, and 

this was done without giving anything in return. The Prophet also sent his servants to 

collect alms (zakat) and he gave them rewards.13  

 
11 Oyo Sunaryo Mukhlas, Legal System Dan Implementasi Hukum Ekonomi Syariah (Bandung: Widiana Media 
Utama, 2025). 
12 F Djamil, Penerapan Hukum Perjanjian Dalam Transaksi Di Lembaga Keuangan Syariah (Sinar Grafika, 2012). 
13 Ibn Qudamah, Al-Mughni, vol. 6 (Dar al-Hadis, 2004). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
233  

 

Likewise, the opinion of Wahbah al-Zuhaili stated that the people agreed that 

wakalah was permitted to be performed because it was deemed necessary. Wakalah is still 

done either with or without compensation.14 Wahbah al -Zuhayli, who justifies wakalah bil 

Ujrah in Sharia Banking, Insurance, and Mutual Funds, with the condition that the 

objectives are not merely seeking material profits. Because of the implementation of 

wakalah bil ujrah in the LKS (Islamic Financial Institutions), emphasizing the importance of 

transparency of ujrah, approval, and clarity of the duties of the representatives. Questioning 

the opinion which states that wakalah bil ujrah remains valid with or without compensation 

with the key to agreement and willingness, this of course refers to the letter An-Nisa verse 

29 concerning buying and selling which is permitted on the basis of likes and likes between 

the parties. 

 ( 29... )النساء:  انَْ تَكُوْنَ تِجَارةًَ عَنْ تَ رَاضٍ م جنْكُمْ 
“…in the form of commerce based on mutual consent between you..” (QS al-Nisa’: 29) 
 

The aspect of consent in this verse is referred to as “an taradhin minkum,” which 

emphasizes the necessity of both parties agreeing to something. Although consent is only 

in the heart, its indicators are still visible. The ijab (consent) and qabul (assent) are forms 

that demonstrate the consent of both parties.15 However, in practice, the willingness of the 

wakalah bil ujrah contract is about an agreement that provides fairness for both parties. The 

basic principle of financing using the wakalah bil ujrah contract allows an individual or group 

to delegate tasks to another party to perform certain legal acts on their behalf in exchange 

for a fee or ujrah. Its flexible and simple application makes the wakalah bil ujrah contract 

help increase the efficiency and effectiveness of business transactions. A clear division of 

tasks between the muwakkil and wakkil can also expedite the transaction process and reduce 

the risk of errors and potential conflicts that may arise from unclear responsibilities 

between the two parties.16 

 

Application of the Wakalah bil ujrah Contract to Financing in Islamic Financial 

Institutions 

 
14 Wahbah al-Zuhaili, Al-Mu’amalat Al-Maliyyah Al-Mu’ashirah (Dar al-Fikr, 2002). 
15 M Q Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, Dan Keserasian Al-Qur’an, vol. 2 (Lentera Hati, 2006). 
16 Maulana, “Potensi Dan Tantangan Implementasi Akad Wakalah Bil Ujrah Pada Transaksi Bisnis Syariah 
Modern,” Jurnal Al-Buhuts 20, no. 1 (2024): 1–10, https://doi.org/10.30603/ab.v20i1.4781. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
234  

 

The development of Islamic financial institutions, particularly Islamic banks, has 

been accompanied by various product innovations that address the community’s 

transaction needs. However, these product innovations must not conflict with the sources 

of Islamic economic law, namely the Quran and Sunnah. These innovations can take the 

form of adopting conventional banking products and then adapting them to Islamic values 

and principles, as well as the results of ijtihad (research) by contemporary scholars to 

address any changes.17 The various types of financing disbursed by Islamic financial 

institutions aim to foster brotherhood and provide opportunities for the community in 

increasingly broad business and employment opportunities.  

Based on fiqh perspective, a contract is a person’s determination to carry out 

something, whether it originates from one party, such as waqf, divorce, and oath, or from 

two parties, such as buying and selling, wakalah, and pawning.18 The application of the 

contract that will be discussed in this section concerns contracts originating from two 

parties, namely Wakalah bil ujrah contract. The following are several types of wakalah bil 

ujroh contracts that are used for financing:  

Sharia Multipurpose Financing, One application of the wakalah bil ujrah contract 

in Islamic financial products is Islamic multipurpose financing. In this scheme, the Islamic 

bank acts as the customer’s representative to purchase the required goods or services, while 

the customer pays a fee in return for the services provided by the bank. This contract is 

often used to finance education, healthcare, or other consumer needs.19 Banks can use 

wakalah bil ujrah contracts to appoint customers to buy goods on behalf of the bank, as long 

as the goods have not been resold through a murabahah contract.20  

Home Ownership Financing, In Home Financing using Sharia principles (PPR), 

the Wakalah bil ujrah contract is used when the bank acts as the customer’s representative in 

purchasing property from a third party. The bank then finances the house using a 

murabahah (sale and purchase), ijarah muntahiyah bit tamlik (lease purchase) or musyarakah 

mutanaqisah (gradual ownership) scheme.21 

 
17 Wahyuni, Asmuni, and Anggraini, “Analisis Maqashid Dan Maslahah Transaksi E-Commerce Di 
Indonesia.” 
18 Mukhlas, Legal System Dan Implementasi Hukum Ekonomi Syariah. 
19 Dewan Syariah Nasional MUI, “Fatwa DSN No. 10/DSN-MUI/IV/2021 Tentang Wakalah Bil Ujrah,” 
2021. 
20 Hernawaty Hernawaty, Heriyati Chrisna, and Noviani Noviani, “TRANSAKSI VALAS DALAM 
PERSPEKTIF KONVENSIONAL DAN SYARIAH,” Jurnal Akuntansi Bisnis Dan Publik 11, no. 1 (2020): 1–
17. 
21 A Ismail, Produk Keuangan Syariah: Teori Dan Praktik (Syariah Institute, 2019). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
235  

 

Sharia Vehicle Financing, The Wakalah bil ujrah contract is also applied in vehicle 

financing. Sharia banks act as representatives to purchase vehicles on behalf of customers, 

then offer murabahah or ijarah schemes. In this process, customers pay a wakalah (ujrah) fee 

to the bank as compensation for the purchasing services provided.22 One example of 

another vehicle financing product is using murabahah bil wakalah with automotive 

financing products by Bank Syariah Indonesia with the principle of margin or profit. This 

multiservice financing product is used for purchasing new vehicles. Meanwhile, the 

automotive financing margin for Indonesian Sharia Bank starts at the equivalent of 2.98% 

flat and the financing period reaches 7 years. The difference with the wakalah bil ujrah 

contract lies in the position of the bank which only acts as an intermediary and is not a 

buyer of goods and then sells them at a higher price. 

Micro and SME Financing, Customers authorize financial institutions to disburse 

financing funds to specific suppliers or business partners.23 Many MSMEs are currently 

financing Sharia Fintech, a growing innovation in the financial services industry. The legal 

basis for this is OJK Regulation Number 77/POJK.01/2016 concerning Information 

Technology-Based Lending Services and DSN-MUI Fatwa Number 117/DSN-

MUI/II/2018 concerning Information Technology-Based Financing Services Based on 

Sharia Principle.24 According to the National Committee for Sharia Economics (KNEKS), 

several fintech companies use the wakalah bil ujrah (loan-to-loan) contract to provide 

financing to MSMEs. First, ALAMI Fintech provides financing to MSMEs with a ceiling of 

IDR 5,000,000 to IDR 2,000,000,000 with a 6-month term, without collateral and several 

requirements that must be met, namely having a legal entity, having a good payor, and 

operating in the halal industry. Second, Investree Fintech, whose primary financing 

segment is SMEs/UKM, provides a ceiling of IDR 50,000,000 to IDR 2,000,000,000 with a 

term of 14 days to 6 months. The borrower criteria are PT or CV, with minimum average 

annual sales of IDR 2,500,000,000,- with limited business locations, namely Jabodetabek, 

Bandung, Surabaya and Semarang.25  

 
22 R Syahrir, “Implementasi Wakalah Bil Ujrah Pada Pembiayaan Kendaraan,” Jurnal Ekonomi Islam Modern 5, 
no. 3 (2022): 75. 
23 Bank Syariah Indonesia, “Laporan Keuangan Syariah BSI,” 2023. 
24 Fahrur Rozi, “Peran Financial Technology (Fintech) Syariah Dalam Perekonomian Negara Di Indonesia,” 
Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam 10, no. 2 (2024): 1668–74, https://doi.org/10.29040/jiei.v10i2.13668. 
25 Direktorat Pembiayaan Syariah untuk UMKM KNEKS, Pembiayaan Syariah Untuk UMKM Edisi 1.0-2020 
(KNEKS, 2020). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
236  

 

Several financing applications using the wakalah bil ujrah contract within Islamic 

financial institutions offer customers flexibility in accessing financing in accordance with 

Sharia principles. Despite its many advantages, this contract still faces several challenges 

that need to be addressed through public education and product innovation to make it 

more attractive and competitive with conventional banking products. 

Hajj Financing, One of the products offered by a sharia bank, namely Bank Muamalat 

Indonesia, is Hajj financing under the name Prohajj with a wakalah bil ujrah wal qardh 

agreement. This product uses two contracts, namely the wakalah bil ujroh contract and the 

qardh contract with the aim of providing a Hajj financing program to customers with four 

conditions, namely:26 1) In managing the Hajj, customers of Islamic financial institutions 

can receive service fees using the ijarah principle in accordance with DSN-MUI Fatwa 

Number 9/DSN-MUI/IV/2000. If necessary, Islamic financial institutions can help cover 

the customer’s BPIH payments using the al-Qardh principle in accordance with DSN-MUI 

Fatwa 19/DSN-MUI/IV/2001; 2) Hajj management services provided by Islamic financial 

institutions may not be conditional on the provision of Hajj advances; 3) The amount of al-

ijarah service fees may not be based on the amount of Al-Qardh advances provided. 

 

Wakalah bil ujrah contract financing mechanism in Sharia financial institutions 

Wakalah bil ujrah is a representative contract in which the party given the power of 

attorney (representative) has the right to receive compensation (ujrah) for services provided 

in managing certain transactions or affairs for the party giving the power of attorney 

(muwakkil).27 In the context of sharia financial institutions, this contract allows banks or 

other financial institutions to act as customer representatives to carry out certain financial 

transactions in exchange for services.28 The following are the stages of the financing 

mechanism using the wakalah bil ujrah contract: 

Application submission and analysis, at this stage, customers submit financing 

applications to Islamic financial institutions for specific purposes, such as purchasing a 

home, vehicle, or business capital.29 The financial institution conducts a feasibility analysis 

of the customer, including aspects of Sharia compliance, repayment capacity, and 

 
26 V V Fitri, “Implementasi Pembiayaan Prohajj Dengan Akad Wakalah Bil Ujrah Wal Qardh Pada Bank 
Muamalat Indonesia KCP Malang,” Jurnal Jiagabi 12, no. 2 (2023): 247–59. 
27 Lailatul Kamila and Ahmad Shidiq, “Keabsahan Akad Wakalah Digital: Tinjauan Fiqih Dan Regulasi,” 
Jurnal Transformasi Digital Syariah 2, no. 1 (2023): 29–39, https://doi.org/10.24252/jtds.v2i1.32110. 
28 A Yusuf, Wakalah Bil Ujrah Dalam Lembaga Keuangan Syariah (Pustaka Syariah, 2019). 
29 Indonesia, “Laporan Perkembangan Keuangan Syariah.” 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
237  

 

completeness of documents. If approved, the bank or Islamic financial institution will offer 

a financing scheme based on the Wakalah bil ujrah contract. 

Signing of the agreement, customers and Islamic financial institutions sign a 

wakalah bil ujrah agreement which includes several things below, namely: The power of 

attorney granted by the customer to the financial institution to act on their behalf; The 

amount of the ujrah (fee) the customer must pay in return for the representative’s services30; 

and Other provisions in accordance with Sharia principles and applicable regulations. 

Implementation of the wakalah; Financial institutions act as representatives of 

customers to carry out necessary transactions, such as purchasing goods, property, or 

payments to third parties.31 Financial institutions can collaborate with vendors or other 

business partners to execute transactions. Once the transaction is complete, the financial 

institution releases the proceeds to the customer. 

Ujrah payment and refund, The customer pays ujrah to the financial institution in 

accordance with the agreement in the contract. And Payment can be made as a lump sum 

at the beginning or through an installment scheme, depending on the type of contract 

agreed.32 

 

Challenges of Using Wakalah bil Ujroh Agreements in Financing Products 

The implementation of the wakalah bil ujrah contract in Islamic financing products 

has the potential to improve operational efficiency and transaction flexibility. However, the 

biggest challenge that arises is the lack of customer understanding of the nature of the 

wakalah contract, particularly regarding the limits of authority and responsibility as the 

authorized party. Many customers do not yet understand that this contract involves a trust 

and legal responsibility for the assets being represented. This results in the wakalah contract 

often being understood merely as an administrative intermediary, rather than a substantive 

legal relationship.33 

On the other hand, the practice of combining wakalah and murabahah contracts in 

a single financing transaction (multi-contract) raises sharia issues if not implemented properly. 

 
30 Otoritas Jasa Keuangan, “Peraturan OJK Tentang Produk Dan Aktivitas Bank Syariah” (Jakarta: OJK, 
2022). 
31 F Nasution, “Tantangan Implementasi Akad Wakalah Bil Ujrah Dalam Industri Keuangan Syariah,” Jurnal 
Keuangan Islam 15, no. 2 (2020): 55. 
32 M. Ali Hasan, Berbagai Macam Transaksi Dalam Islam (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2004). 
33 Fatimah Az-Zahra, “Pemahaman Nasabah Terhadap Akad Wakalah Bil Ujrah Dalam Pembiayaan Syariah,” 
Jurnal Ekonomi Dan Perbankan Islam 11, no. 2 (2021): 174–85, https://doi.org/10.22219/jeps.v11i2.18073. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
238  

 

If these contracts are not clearly separated in terms of time, object, and intention, there is a 

risk of tadlis (fraudulent contract), which could potentially violate sharia compliance 

principles. In practice, some sharia financial institutions directly combine purchasing and 

selling powers simultaneously, even though the National Sharia Council (DSN-MUI) has 

stipulated that goods must be controlled before being sold through murabahah.34 Another 

challenge is the lack of accounting standards and transparent disclosure of ujrah 

information in Islamic financial reports. Although the Sharia Financial Accounting 

Standards (PSAK) regulates the recognition of ujrah income, there are no technical 

provisions regarding the recognition, measurement, and disclosure of wakalah service fees 

in the financing context. This lack of guidelines makes it difficult for internal auditors and 

sharia supervisors to ensure that wakalah income is not mixed with murabahah or ijarah 

income in multi-contract transaction.35 

From a legal perspective, there are also challenges of asymmetric information 

between the bank, as the principal, and the customer, as the representative. Customers are 

often not provided with detailed explanations of the risks, limitations of their authority, and 

responsibilities in the event of defective goods or non-conformity to specifications. In 

some cases, customers act beyond their authorized powers without realizing it, which can 

lead to legal disputes or financial losses for the bank. The prohibited principle of tawarruq 

and hilah (contract manipulation) sometimes arise due to this lack of understanding.36 

The final challenge comes from digital transformation and the use of electronic 

wakalah contracts, which still lack an adequate Sharia legal framework in Indonesia. 

Although electronic signatures and online contracts are legally recognized, the validity of 

the contract from a Sharia perspective—particularly regarding the sighat ijab qabul 

(consent), the presence of the parties, and the certainty of the object—remains debated. 

Implementing the digitalization of wakalah contracts requires derivative regulations from 

the National Sharia Council (DSN-MUI) and the Financial Services Authority (OJK) that 

govern standard procedures and authentication tools for electronic transactions.37 

 

 
34 Al-Mubarok and Hidayati, “Analisis Multiakad Dalam Produk Murabahah-Wakalah Di Bank Syariah 
Indonesia.” 
35 Dewi Kartika and Muhammad Idris, “Akuntabilitas Akad Wakalah Bil Ujrah Dalam PSAK Syariah,” Jurnal 
Akuntansi Syariah Indonesia 4, no. 2 (2022): 40–52, https://doi.org/10.24252/jaksi.v4i2.28974. 
36 M Rifqi and Rina Zulfiana, “Risiko Asimetris Informasi Dalam Akad Wakalah Di Lembaga Keuangan 
Syariah,” Jurnal Hukum Islam Dan Ekonomi 8, no. 1 (2024): 61–72, https://doi.org/10.24252/jhie.v8i1.30723. 
37 Kamila and Shidiq, “Keabsahan Akad Wakalah Digital: Tinjauan Fiqih Dan Regulasi.” 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
239  

 

Factors for the Success of Using the Wakalah bil ujrah Agreement 

The implementation of the wakalah bil ujrah contract in Islamic financial institutions 

must consistently adhere to Sharia principles established by relevant authorities, such as the 

National Sharia Council-Indonesian Ulema Council (DSN-MUI). This compliance includes 

implementing an operational system based on the principles of profit and loss sharing and 

risk sharing with customers, ensuring that all transactions are conducted fairly and avoiding 

speculative practices and unproductive economic activities. Transparency in financial 

calculations is also crucial to ensure that the contract is conducted in accordance with 

Sharia principles and free from gharar or ambiguity. 

However, the successful implementation of this contract is not solely determined by 

the Sharia structure but also depends heavily on the understanding and competence of the 

human resources within the Islamic financial institution. Marketing personnel and staff 

must possess adequate knowledge of the characteristics of Sharia contracts, including the 

provisions of Sharia insurance and the wakalah bil ujrah contract specifically. Lack of 

understanding can be a serious obstacle to providing accurate information to customers 

and ensuring the proper execution of the contract.38  

Furthermore, product suitability to customer needs is a strategic factor in 

determining the marketing success of wakalah-based products. Products specifically 

designed to meet community needs tend to be more popular. For example, Prohajj 

financing, combined with the wakalah bil ujrah wal qardh contract offered by Bank Muamalat 

Indonesia, has been proven to help customers obtain Hajj quota numbers quickly. This 

makes the product relevant and effective in reaching market segments requiring Hajj 

financing services.39 

Furthermore, transparency and customer education are crucial in increasing 

understanding and trust in Islamic financial products. Customers must receive clear 

information regarding the contract mechanism, their rights, and obligations under the 

contract. When customers understand the contract structure and its consequences, they will 

be better prepared to enter into a contractual relationship with the bank or financial 

institution, reducing the risk of future conflict or dissatisfaction. Thus, aspects of 

compliance, human resource understanding, product relevance, and customer education 

 
38 Rusyati, “Pelaksanaan Akad Wakalah Bil Ujrah Dalam Asuransi Jiwa Syariah Di PT. Prudential Life 
Assurance BNJ Agency Banjarmasin” (Universitas Gadjah Mada, 2015). 
39 Sahla, “Implementasi Akad Wakalah Di Lembaga Keuangan Syariah.” 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
240  

 

must be carried out in an integrated manner so that the implementation of the wakalah bil 

ujrah contract can be carried out optimally and sustainably. 

 

CONCLUSION  

The implementation of the Wakalah bil ujrah contract in Islamic financial institution 

products serves as a mechanism that allows customers to authorize a bank or Islamic 

financial institution to carry out certain actions in exchange for a fee (ujrah). This contract is 

widely used across various Islamic financial products, such as Hajj financing, Islamic 

insurance (takaful), vehicle financing, and other banking transactions. 

Findings from the study indicate that the application of the Wakalah bil ujrah contract 

offers several advantages, including enhanced transaction efficiency, reduced risk for 

financial institutions, and legal certainty in Islamic financial practices. Furthermore, this 

contract supports Sharia principles by avoiding elements of riba (usury) and gharar 

(uncertainty) in financial transactions. Some of the Islamic financing products that utilize 

the Wakalah bil ujrah contract include multi-purpose Islamic financing, motor vehicle 

financing, Islamic home financing (PPR Syariah), MSME financing, and Hajj financing. 

Nevertheless, there are several challenges in the implementation of this contract, 

such as limited public understanding of Sharia contracts, the potential for misuse of 

authority, and the need for more detailed and stringent regulations to ensure compliance 

with Sharia principles. Therefore, further public education and stronger regulatory 

frameworks from Sharia financial authorities are needed to ensure the optimal 

implementation of the Wakalah bil ujrah contract in accordance with maqashid al-shariah 

(the overarching objectives of Islamic law). 

  



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
241  

 

REFERENCES 

Ahmad, M. Prinsip Dan Implementasi Akad Syariah Dalam Keuangan Islam. Penerbit Syariah 
Press, 2020. 

Al-Mubarok, Rafiq, and Nur Hidayati. “Analisis Multiakad Dalam Produk Murabahah-
Wakalah Di Bank Syariah Indonesia.” Al-Mashrafiyah: Jurnal Ekonomi Dan Keuangan 
Syariah 6, no. 1 (2023): 84–95. https://doi.org/10.24252/al-mashrafiyah.v6i1.33158. 

al-Zuhaili, Wahbah. Al-Mu’amalat Al-Maliyyah Al-Mu’ashirah. Dar al-Fikr, 2002. 

Alim, Khozinul. “Cyber Poskamling Sebagai Implementasi Al-Qur’an Terhadap Kontra 
Cyber Radicalism: Analisis Makna Ta’awun Q.S. Al-Maidah Ayat 2.” Jurnal At-Tahfidzh 
3, no. 2 (2022): 2–12. 

Anhar, M Ziqhri, and Andri Soemitra. “Penerapan Akad Wakalah Bil Ujrah Pada 
Perbankan Syariah: Studi Kualitatif Persepsi Mahasiswa Pascasarjana.” Jurnal Masharif 
Al-Syariah: Jurnal Ekonomi Dan Perbankan Syariah 8, no. 2 (2023): 907–18. 
https://doi.org/10.30651/jms.v8i2.17358. 

Az-Zahra, Fatimah. “Pemahaman Nasabah Terhadap Akad Wakalah Bil Ujrah Dalam 
Pembiayaan Syariah.” Jurnal Ekonomi Dan Perbankan Islam 11, no. 2 (2021): 174–85. 
https://doi.org/10.22219/jeps.v11i2.18073. 

Azwar, Sarifuddin. “Metode Penelitian, Pustaka Pelajar, Yogyakarta.” Teguh Prasetyo, 
Keadilan Bermartabat Perspektif Teori Hukum (Bandung: Nusa Media, 2015), 2004. 

Djamil, F. Penerapan Hukum Perjanjian Dalam Transaksi Di Lembaga Keuangan Syariah. Sinar 
Grafika, 2012. 

Fitri, V V. “Implementasi Pembiayaan Prohajj Dengan Akad Wakalah Bil Ujrah Wal Qardh 
Pada Bank Muamalat Indonesia KCP Malang.” Jurnal Jiagabi 12, no. 2 (2023): 247–59. 

Hasan, M. Ali. Berbagai Macam Transaksi Dalam Islam. Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 
2004. 

Hernawaty, Hernawaty, Heriyati Chrisna, and Noviani Noviani. “TRANSAKSI VALAS 
DALAM PERSPEKTIF KONVENSIONAL DAN SYARIAH.” Jurnal Akuntansi 
Bisnis Dan Publik 11, no. 1 (2020): 1–17. 

Indonesia, Bank. “Laporan Perkembangan Keuangan Syariah.” Jakarta: Bank Indonesia, 
2021. 

Indonesia, Bank Syariah. “Laporan Keuangan Syariah BSI,” 2023. 

Ismail, A. Produk Keuangan Syariah: Teori Dan Praktik. Syariah Institute, 2019. 

Kamila, Lailatul, and Ahmad Shidiq. “Keabsahan Akad Wakalah Digital: Tinjauan Fiqih 
Dan Regulasi.” Jurnal Transformasi Digital Syariah 2, no. 1 (2023): 29–39. 
https://doi.org/10.24252/jtds.v2i1.32110. 

Kartika, Dewi, and Muhammad Idris. “Akuntabilitas Akad Wakalah Bil Ujrah Dalam 
PSAK Syariah.” Jurnal Akuntansi Syariah Indonesia 4, no. 2 (2022): 40–52. 
https://doi.org/10.24252/jaksi.v4i2.28974. 

Keuangan, Otoritas Jasa. “Peraturan OJK Tentang Produk Dan Aktivitas Bank Syariah.” 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
242  

 

Jakarta: OJK, 2022. 

———. “Regulasi Dan Pengembangan Keuangan Syariah Di Indonesia.” OJK, 2022. 

KNEKS, Direktorat Pembiayaan Syariah untuk UMKM. Pembiayaan Syariah Untuk UMKM 
Edisi 1.0-2020. KNEKS, 2020. 

Maulana. “Potensi Dan Tantangan Implementasi Akad Wakalah Bil Ujrah Pada Transaksi 
Bisnis Syariah Modern.” Jurnal Al-Buhuts 20, no. 1 (2024): 1–10. 
https://doi.org/10.30603/ab.v20i1.4781. 

MUI, Dewan Syariah Nasional. “Fatwa DSN No. 10/DSN-MUI/IV/2021 Tentang 
Wakalah Bil Ujrah,” 2021. 

Mukhlas, Oyo Sunaryo. “Harmonization of Islamic Legal Institution Into The Indonesia 
Legal System.” Adliya: Jurnal Hukm Dan Kemanusiaan 16, no. 1 (2022): 89–106. 
https://doi.org/10.15575/adliya.v16i1.22726. 

———. Legal System Dan Implementasi Hukum Ekonomi Syariah. Bandung: Widiana Media 
Utama, 2025. 

Nasution, F. “Tantangan Implementasi Akad Wakalah Bil Ujrah Dalam Industri Keuangan 
Syariah.” Jurnal Keuangan Islam 15, no. 2 (2020): 55. 

Qudamah, Ibn. Al-Mughni. Vol. 6. Dar al-Hadis, 2004. 

Rifqi, M, and Rina Zulfiana. “Risiko Asimetris Informasi Dalam Akad Wakalah Di 
Lembaga Keuangan Syariah.” Jurnal Hukum Islam Dan Ekonomi 8, no. 1 (2024): 61–72. 
https://doi.org/10.24252/jhie.v8i1.30723. 

Rozi, Fahrur. “Peran Financial Technology (Fintech) Syariah Dalam Perekonomian Negara 
Di Indonesia.” Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam 10, no. 2 (2024): 1668–74. 
https://doi.org/10.29040/jiei.v10i2.13668. 

Rusyati. “Pelaksanaan Akad Wakalah Bil Ujrah Dalam Asuransi Jiwa Syariah Di PT. 
Prudential Life Assurance BNJ Agency Banjarmasin.” Universitas Gadjah Mada, 2015. 

Sahla, Hilmatus. “Implementasi Akad Wakalah Di Lembaga Keuangan Syariah.” Jurnal 
Ekonomi Syariah Pelita Bangsa 8, no. 2 (2023): 232–37. 
https://doi.org/10.37366/jespb.v8i02.967. 

Shihab, M Q. Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, Dan Keserasian Al-Qur’an. Vol. 2. Lentera Hati, 
2006. 

Syahrir, R. “Implementasi Wakalah Bil Ujrah Pada Pembiayaan Kendaraan.” Jurnal Ekonomi 
Islam Modern 5, no. 3 (2022): 75. 

Wahyuni, Sri, Asmuni Asmuni, and Tuti Anggraini. “Analisis Maqashid Dan Maslahah 
Transaksi E-Commerce Di Indonesia.” Jurnal Riset Pendidikan Ekonomi 8, no. 2 (2023): 
124–33. 

Yusuf, A. Wakalah Bil Ujrah Dalam Lembaga Keuangan Syariah. Pustaka Syariah, 2019. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

▪ Hak Kekayaan Intelektual (HKI) sebagai Objek 
Jaminan Pembiayaan dalam Perspektif Hukum 
Ekonomi Syariah 

▪ Konsep Kafa’ah dalam Prespektif Imam Malik dan 
Imam Syafi’i: Analisis Metodologi Ushul Fikih 

▪ Peran Istri sebagai Pencari Nafkah dan Dampaknya 
terhadap Keutuhan Rumah Tangga Perspektif Islam 

▪ Implikasi Normatif dan Sosial Perjanjian Pra-Nikah 
Perspektif Hukum Keluarga Islam di Indonesia 

▪ Konsep Nabawi dalam Membangun Keharmonisan 
Rumah Tangga 

▪ The Boycott of Israeli Products From The 
Perspective Of Sadz Al-Dzarai’: A Normative 
Analysis Within Islamic Law 

▪ Implementation of The Wakalah Bil Ujroh Contract 
in Financing Products at Islamic Financial 
Institutions 

▪ Analysis of Legal Policy Implementation Against 
Perpetrators of Child Bullying 

▪ Deconstructing Mu’asyarah Bi Al-Ma’ruf: Toward A 
Gender-Just Framework of Islamic Family Law 

▪ Kafa’ah dalam Perkawinan Perspektif Maqasid Al-
Syari’ah (Studi Kasus pada Pesantren Darul Ma’sum dan 
Yayasan Darussalam Kabupaten Probolinggo) 

▪ Eksistensi dan Perkembangan Kelembagaan Hukum 
Islam di Indonesia 

▪ Perlindungan Hukum terhadap Fenomena 
Perkawinan Siri Dibawah Umur tanpa Wali di 
Kabupaten Lumajang 

▪ From Formal Validity to Ethical Accountability: 
Good Faith in Sharia Electronic Contracts Under 
Indonesian Law 

▪ The Genealogy of Taqnin Al-Ahkam And Its Initial 
Implementation In The Ottoman Empire 

▪ Legal Protection for Parties When MPD Fails to 
Collect Notarial Protocols 

▪ Raising the Marriage Age, Raising Dispensations? 
Evidence From the Malang Religious Court After 
Constitutional Court Decision no. 22/PUU-
XV/2017 

▪ Review of Islamic Law and Law no. 1 of 1974 and 
Constitutional Court Decision no. 46/PUU-
VIII/2010 Concerning Siri Marriage Law: The 
Position of Wives, Children And Property 

▪ Juridical Review of Marriage Contracts For 
Pregnant Women In Islamic Law And National Law 

▪ Sharia Economic Law on The Growth of Micro, 
Small, And Medium Enterprises (UMKM) In The 
Digital Era 

 

 

  

E d i s i :  V o l u m e  9  N o m o r   2 
J u l i   -   D e s e m b e r  2 0 2 5 



 

H a k a m 

Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 
e-ISSN : 25808052  |  p-ISSN : 2829-5803 
 
DOI: https://doi.org/10.33650/jhi 
 
 
 

Volume 9 Nomor 2, Juli – Desember 2025 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Editorial Office: 
 
Program Studi Hukum Keluarga (Ahwal Syakhshiyah) 
Fakultas Agama Islam Universitas Nurul Jadid,  
Paiton, Probolinggo, Jawa Timur, Indonesia 67291.  
Telepon: 0888 30 78899, Hp: 082232108969 
Email: hukumkeluarga.fai@unuja.ac.id 
Website: https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam/index   

https://doi.org/10.33650/jhi
https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam/index


H a k a m 
Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 
 
Editor In Chief 
Muhammad Zainuddin Sunarto, Sinta ID 6116528, Universitas Nurul Jadid, 
Probolinggo, Indonesia 

 
Editorial Board 
Daniel Fernandez Kranz, Scopus ID 12797471200, Instituto de Empresa 
University, Segovia, Spain, Spain 
Mohammad Fadel, Scopus ID 39261404000, University of Toronto, Canada, 
Canada 
Joana Salifu Yendork, Scopus ID 56328263000, University of Ghana, Ghana, 
Ghana 
Siti Muna Hayati, Scopus ID, UIN Sunan Kalijogo Yogyakarta 
Slawa Rokicki, Scopus ID 56404564000, University College Dublin, Ireland, 
Ireland 
Khoirul Hidayah, Scopus ID 57203353119, Universitas Islam Negeri Maulana 
Malik, Malang, Indonesia 
Akhmad Farid Mawardi Sufyan, Scopus ID 57266242300, Institut Agama 
Islam Negeri Madura, Pamekasan, Indonesia 
Zakiyatul Ulya, Scopus ID 57218455431, Universitas Islam Negeri Sunan 
Ampel Surabaya, Indonesia 
 

Reviewers 
Ewa Batyra, Scopus ID 57192590667, The Max Planck Institute for 
Demographic Research, Germany, Germany 
Elizabeth Agey, Scopus ID 57204005122, University of California Santa 
Barbara, United States of America, United States 
Olympia L.K. Campbell, Scopus ID 57221476734, Institute For Advanced 
Study in Toulouse, France, France 
Xiangming Fang, Scopus ID 36339202800, China Agricultural University, 
Beijing, China, China 
Rihab Grassa, Scopus ID 55505935200, Manouba University, Tunisia, Tunisia 
Junghua Hung, Scopus ID 8574630700, National Central University, Taoyuan, 
Taiwan, Taiwan, Province of China 
Rüdiger Lohlker, Scopus ID 6506783480, Northwest University, Xi'an, China, 
China 
Marco Alfano, Scopus ID 57527411400, University College London, United 
kingdom, United Kingdom 



Dhofir Catur Bashori, Scopus ID, Universitas Muhammadiyah Jember, 
Indonesia 
Muslihun -, Scopus ID, Institut KH Abdul Chalim Pacet Mojokerto, Indonesia 
Siti Khoirotul Ula, Scopus ID, Universitas Islam Negeri Sayyid Ali 
Rahmatullah Tulungagung, Indonesia 
Nur Lailatul Musyafa’ah, Scopus ID 57353220700, Universitas Islam Negeri 
Sunan Ampel Surabaya, Indonesia 
 
 

English Language Advisor 
Achmad Naufal Irsyadi, Sinta ID 6704870, Universitas Nurul Jadid, 
Probolinggo, Indonesia 
 

Layouter 
Faizul Mubarok, Universitas Nurul Jadid, Probolinggo, Indonesia 
  



H a k a m 
Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 

Table of Content 
 

1 HAK KEKAYAAN INTELEKTUAL (HKI) SEBAGAI OBJEK 
JAMINAN PEMBIAYAAN DALAM PERSPEKTIF HUKUM 
EKONOMI SYARIAH 
Diding Jalaludin, Piqi Rizki Padhilah, Umar Rojikin, Muhamad Kholi, 
Tatang Astarudin 
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

181 – 194 

2 PERAN ISTRI SEBAGAI PENCARI NAFKAH DAN DAMPAKNYA 
TERHADAP KEUTUHAN RUMAH TANGGA PERSPEKTIF 
ISLAM 
Muhammad Shidqi Pribadi, Teguh dwi cahyadi 
Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i Jember 

195 – 211 

3 KONSEP NABAWI DALAM MEMBANGUN KEHARMONISAN 
RUMAH TANGGA 
Muhammad Fathur Rachman Imanda, Winning Son Ashari  
Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i Jember 

212 – 227 

4 IMPLEMENTATION OF THE WAKALAH BIL UJROH 
CONTRACT IN FINANCING PRODUCTS AT ISLAMIC 
FINANCIAL INSTITUTIONS 
Muhammad Fikri Auliaurrahman  
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

228 – 242 

5 DECONSTRUCTING MU’ASYARAH BI AL-MA’RUF: TOWARD A 
GENDER-JUST FRAMEWORK OF ISLAMIC FAMILY LAW 
Lina Nur Anisa 
Institut Agama Islam Ngawi 

243 – 266 

6 EKSISTENSI DAN PERKEMBANGAN KELEMBAGAAN HUKUM 
ISLAM DI INDONESIA 
Hasbi Umar, Husin Bafadhal, Reza Rahmatullah 
Universitas Islam Negeri Sulthan Thaha Saifuddin Jambi 

267 – 278 

7 FROM FORMAL VALIDITY TO ETHICAL ACCOUNTABILITY: 
GOOD FAITH IN SHARIA ELECTRONIC CONTRACTS UNDER 
INDONESIAN LAW 
Sigit Nurhadi Nugraha, Abdul Rachmad Budiono, Budi Santoso, Rachmi 
Sulistyarini  
Fakultas Hukum Universitas Brawijaya, Malang, Indonesia 

279 – 303 

8 LEGAL PROTECTION FOR PARTIES WHEN MPD FAILS TO 
COLLECT NOTARIAL PROTOCOLS 
Adinda Mellinia Aurel, Herlindah, Imam Rahmat Sjafi’i 
Universitas Brawijaya Malang, Indonesia 

304 – 326 

9 REVIEW OF ISLAMIC LAW AND LAW NO. 1 OF 1974 AND 
CONSTITUTIONAL COURT DECISION NO. 46/PUU-VIII/2010 
CONCERNING SIRI MARRIAGE LAW: THE POSITION OF 
WIVES, CHILDREN AND PROPERTY 
Syaiful Bakri, Muhammad Abrori  
Sekolah Tinggi Ilmu Syari’ah Darul Falah Bondowoso 

327 – 341 



10 SHARIA ECONOMIC LAW ON THE GROWTH OF MICRO, 
SMALL, AND MEDIUM ENTERPRISES (UMKM) IN THE 
DIGITAL ERA 
Meisa Nur Safitri, Nabila Nurkhafiah, Siti Nurzihan, Afifaturrohmaniyah 
Universitas Islam Negri Sultan Maulana Hasanudin Banten, Indonesia 

342 – 355 

11 KONSEP KAFA’AH DALAM PRESPEKTIF IMAM MALIK DAN 
IMAM SYAFI’I: ANALISIS METODOLOGI USHUL FIKIH  
Nailil Maziyati, Luthfiyah 
Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang, Indonesia 

356 – 375 

12 IMPLIKASI NORMATIF DAN SOSIAL PERJANJIAN PRA-NIKAH 
PERSPEKTIF HUKUM KELUARGA ISLAM DI INDONESIA  
Suwito, Didit Darmawan, Saidah Fiddaroini Harun, Risma A’limathus 
Zuriah 
Universitas Sunan Giri Surabaya, Indonesia 

376 – 394 

13 THE BOYCOTT OF ISRAELI PRODUCTS FROM THE 
PERSPECTIVE OF SADZ AL-DZARAI’: A NORMATIVE 
ANALYSIS WITHIN ISLAMIC LAW 
Ai Samrotul Fauziah 
UIN Sunan Gunung Djati Bandung 

395 – 407 

14 ANALYSIS OF LEGAL POLICY IMPLEMENTATION AGAINST 
PERPETRATORS OF CHILD BULLYING  
Sulistina, Amilia Putri Kartika Sari, Efrilia Yusri, Arindy Sri Musdalifah 
Universitas Nurul Jadid Paiton Probolinggo, Indonesia 

408 – 424 

15 KAFA’AH DALAM PERKAWINAN PERSPEKTIF MAQASID AL-
SYARI’AH (Studi Kasus pada Pesantren Darul Ma’sum dan Yayasan 
Darussalam Kabupaten Probolinggo) 
Muhamad Agus Salim, Fauziyah Putri Meilinda  
Institut Ahmad Dahlan Probolinggo, Indonesia 

425 – 439 

16 PERLINDUNGAN HUKUM TERHADAP FENOMENA 
PERKAWINAN SIRI DIBAWAH UMUR TANPA WALI DI 
KABUPATEN LUMAJANG 
Uswatun Hasanah, Fauziyah Putri Meilinda  
Institut Ahmad Dahlan Probolinggo 

440 – 453 

17 THE GENEALOGY OF TAQNĪN AL-AHKĀM AND ITS INITIAL 
IMPLEMENTATION IN THE OTTOMAN EMPIRE 
Alby Labib Halbana Bunyamin, Abdul Mufti Albasyari   
UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia; Institut Nahdlatul Ulama 
Ciamis, Indonesia 

454 – 468 

18 RAISING THE MARRIAGE AGE, RAISING DISPENSATIONS? 
EVIDENCE FROM THE MALANG RELIGIOUS COURT AFTER 
CONSTITUTIONAL COURT DECISION NO. 22/PUU-XV/2017 
Risma Nur Arifah, Mohd Nurhusairi Bin Mat Hussin, Erik Sabti 
Rahmawati, Anggreani Kharimatuz Zahro 
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia; 
Universiti Malaya, Malaysia 

469 – 483 

19 JURIDICAL REVIEW OF MARRIAGE CONTRACTS FOR 
PREGNANT WOMEN IN ISLAMIC LAW AND NATIONAL LAW 
Yurizka Syahdani Nst, Uswatun Hasanah 
Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary 
Padangsidimpuan, Indonesia 

484 – 501 

 



Hakam : Journal of Islamic Law Studies and Islamic Economic Law  
This journal is an open-access article under a CC BY-NC-SA 4.0 International License. © 2025, the author(s) 

 
Volume 9 Number 2 (December 2025) | Pages 243 – 266 

Doi: https://doi.org/10.33650/jhi.v9i2.12198  
Submitted: 23 July 2025 | Revised: 13 October 2025 | Accepted: 20 December 2025 | Published: 31 December 2025 

 
 

DECONSTRUCTING MU’ASYARAH BI AL-MA’RUF: TOWARD A 
GENDER-JUST FRAMEWORK OF ISLAMIC FAMILY LAW 

 
 

Lina Nur Anisa 
Institut Agama Islam Ngawi, Indonesia 

Email: linanuranisa85@gmail.com 

 
 

ABSTRACT 
This research offers a novel contribution to Islamic family law by deconstructing the concept of mu’asyarah bil 
ma’ruf as a normative foundation for addressing contemporary legal and social challenges. Departing from 
traditional textual interpretations, the study reconceptualizes mu’asyarah bil ma’ruf as a dynamic and inclusive 
ethical-legal framework grounded in justice, reciprocity, and gender equality. The scope of the research covers 
ethical, social, and legal dimensions of harmonious family life in Islam, with particular attention to husband–
wife relations and family justice. Employing qualitative library research, this study utilizes content and critical 
analysis of primary Islamic legal sources, court decisions, and relevant family law policies. The findings reveal 
that classical normative frameworks often reflect patriarchal assumptions that constrain women’s rights and fail 
to respond adequately to contemporary social dynamics, resulting in legal and social inequalities. Through a 
deconstructive approach, the research exposes these biases and proposes an alternative interpretation that 
emphasizes mutual respect, proportional rights and obligations, and substantive justice within the family. This 
study concludes that reinterpreting mu’asyarah bil ma’ruf is essential for developing a more just and responsive 
Islamic family law. Practically, the findings contribute to Islamic legal reform by providing a conceptual basis 
for gender-sensitive legislation, judicial interpretation, and family law policies that protect women and children 
while remaining firmly rooted in Islamic values. 

Keywords: mu’asyarah bil ma’ruf, critical reinterpretation, gender-just Islamic family law reform. 

 
ABSTRAK 

Penelitian ini menawarkan kontribusi kebaruan dalam kajian hukum keluarga Islam dengan mendekonstruksi 
konsep mu’asyarah bil ma’ruf sebagai landasan normatif untuk menjawab tantangan hukum dan sosial 
kontemporer. Berangkat dari kritik terhadap penafsiran tekstual-tradisional, penelitian ini merekonstruksi 
mu’asyarah bil ma’ruf sebagai kerangka etis-hukum yang dinamis dan inklusif, berlandaskan keadilan, resiprositas, 
dan kesetaraan gender. Ruang lingkup kajian mencakup dimensi etis, sosial, dan hukum kehidupan keluarga 
harmonis dalam Islam, dengan fokus khusus pada relasi suami-istri dan keadilan keluarga. Penelitian ini 
menggunakan metode penelitian kepustakaan kualitatif dengan analisis isi dan analisis kritis terhadap sumber 
hukum Islam primer, putusan pengadilan, serta kebijakan hukum keluarga yang relevan. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa kerangka normatif klasik kerap mengandung asumsi patriarkal yang membatasi hak 
perempuan dan kurang responsif terhadap dinamika sosial modern, sehingga memunculkan ketimpangan 
hukum dan sosial. Melalui pendekatan dekonstruksi, penelitian ini mengungkap bias tersebut dan menawarkan 
penafsiran alternatif yang menekankan penghormatan mutual, keseimbangan hak dan kewajiban, serta keadilan 
substantif dalam keluarga.Penelitian ini menyimpulkan bahwa reinterpretasi mu’asyarah bil ma’ruf merupakan 
langkah penting dalam pengembangan hukum keluarga Islam yang lebih adil dan responsif. Secara praktis, 
temuan penelitian ini berkontribusi pada reformasi hukum Islam melalui penyediaan dasar konseptual bagi 
pembentukan regulasi, penafsiran yudisial, dan kebijakan hukum keluarga yang sensitif gender serta melindungi 
hak perempuan dan anak, tanpa mengabaikan nilai-nilai dasar Islam. 

Kata Kunci: mu’asyarah bil ma’ruf, reinterpretasi secara kritis, hukum keluarga Islam yang berkeadilan gender. 

  

Published by Islamic Faculty of Nurul Jadid University, Probolinggo, Indonesia. 
online access at https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam  
e-ISSN 2580-8052 | p-ISSN 2829-5803 

https://doi.org/10.33650/jhi.v9i2.12198
https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam


Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
244  

 

INTRODUCTION 

The concept of mu’asyarah bil ma’ruf in Islamic family law is a foundational principle 

that emphasizes harmonious coexistence, mutual respect, and justice among family members, 

particularly between husband and wife. This principle not only governs social relationships 

but also encompasses moral and ethical dimensions, aiming to foster tranquility (sakinah), 

affection (mawaddah), and compassion (rahmah) within the household. However, in light of 

the complexities of modern society, marked by social changes, dynamic gender relations, and 

increasing awareness of human rights, the normative understanding of mu’asyarah bil ma’ruf 

necessitates a critical reappraisal. Recent scholarship reveals that this concept can be 

interpreted more inclusively, transcending rigid traditional norms, and offering solutions to 

contemporary issues in Islamic family law.1  

This research addresses the primary problem of the gap between the normative 

idealization of mu’asyarah bil ma’ruf and its practical application in Muslim family life, as well 

as its implementation in Islamic family law. Various domestic conflicts, imbalanced husband-

wife relations, and inadequate legal protection for women and children often stem from 

partial and hierarchical understandings of family rights and obligations. Moreover, religious 

court rulings and family law policies frequently fail to fully reflect the just and proportional 

application of mu’asyarah bil ma’ruf, potentially perpetuating gender bias and structural 

injustice.2  

To address these challenges, this study employs Jacques Derrida's theory of 

deconstruction as its primary theoretical framework. Deconstruction critiques the meanings 

considered stable and final by dismantling binary oppositions, hierarchies of meaning, and 

underlying assumptions in texts or discourses.3 In the context of Islamic legal thought, 

deconstruction is relevant for revealing how normative texts—including the concept of 

mu’asyarah bil ma’ruf—are often understood literally, ahistorically, and hierarchically, thus 

limiting more contextual and justice-oriented interpretations. This approach has been utilized 

 
1 Ramdan Wagianto, “Konsep Keluarga Maṣlaḥah Dalam Perspektif Qira’ah Mubadalah Dan Relevansinya 
Dengan Ketahanan Keluarga Di Masa Pandemi Covid-19,” JURIS (Jurnal Ilmiah Syariah) 20, no. 1 (2021): 
1. 
2 Kholis Bidayati, Perlindungan Hak Reproduksi Perempuan Dan Interpretasinya Di Pengadilan Agama: 
Studi Putusan Pengadilan Agama Di DKI Jakarta 2015-2019 (Penerbit A-Empat, 2021). 
3 Mangihut Siregar, “Kritik Terhadap Teori Dekonstruksi Derrida,” Journal of Urban Sociology 2, no. 1 
(2019): 65–75. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
245  

 

in contemporary Islamic legal studies to challenge patriarchal interpretive dominance and 

open spaces for meanings that are more responsive to social realities.4 

Previous studies have examined mu’asyarah bil ma’ruf from the perspectives of Islamic 

jurisprudence (fiqh) and the sociology of Islamic law. Al-Qaradawi (2018) emphasizes the 

importance of moral values and socially recognized norms (‘urf) in husband-wife relations; 

however, his analysis remains normative and textual. Other studies, such as those by 

Sulaiman and Karim (2023), attempt to link the concept to women’s human rights issues, but 

they do not sufficiently provide clear practical implications for family law reform. Meanwhile, 

Fauziyah (2021) explores the application of mu’asyarah bil ma’ruf in family mediation within 

religious courts, offering an applied perspective, although it is not framed within a 

comprehensive critical theoretical approach. As a result, no systematic study has yet 

combined a deconstructive approach with a broad analysis of Islamic family law. 

The knowledge gap identified in this research is the scarcity of studies that deconstruct 

the concept of mu’asyarah bil ma’ruf in light of positive law and contemporary social realities. 

Most existing studies maintain rigid textual interpretations and lack sensitivity to social 

change, particularly regarding issues such as child custody rights, maintenance, and the legal 

status of wives in marriage. Consequently, family law regulations and practices often fail to 

adequately protect the rights of women and children.5 This research aims to fill this gap by 

integrating deconstruction theory with contemporary Islamic legal analysis.6 

The primary objective of this study is to deconstruct the concept of mu’asyarah bil ma’ruf 

to produce a more contextual, inclusive, and justice-oriented interpretation while examining 

its implications for the reform of Islamic family law. This research seeks to develop a new 

theoretical framework applicable to family law practice, especially in cases of divorce, child 

custody, and the distribution of maintenance. The research aims to contribute to the 

formulation of family law policies that align with Islamic principles of social justice and 

human rights protection. 

The deconstructive analysis in this study explores various layers of meaning within 

mu’asyarah bil ma’ruf and examines how the concept is applied in court decisions and family 

 
4 K H HUSEIN MUHAMMAD, “Mu’asyarah Dalam Relasi Seksual Perspektif,” n.d. 
5 Muhammad Zainuddin Sunarto, Fadil Fadil, and Suwandi Suwandi, “An Analysis of the Criminalization 
of Forced Marriage from the Perspective of Dzari’ah Theory,” AT-TURAS: Jurnal Studi Keislaman 11, no. 2 
(December 13, 2024): 178–92, https://doi.org/10.33650/at-turas.v11i2.8803. 
6 Muhammad Arifin Badri and Sekolah Tinggi Dirasat Isalamiyah Imam Stafi, “Membangun Moderasi 
Beragama Melalui Peran Keluarga Muslim Dalam Menghadapi Society 5.0,” 2021. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
246  

 

law policies. This approach allows for identifying discrepancies between theory and practice, 

creating an opportunity for Islamic family law reforms that better respond to the needs of 

modern society. Through a multidisciplinary and empirical approach, this research offers an 

original contribution to the development of a more egalitarian Islamic family law that aligns 

with the values of rahmatan lil ‘alamin (mercy for all of creation), and is expected to serve as 

an important reference for future research on Islamic law and women’s rights. 

 

RESEARCH METHOD 

This study adopts a library research approach with a qualitative descriptive research 

design, aimed at critically describing and analyzing the concept7 of mu’asyarah bil ma’ruf and 

its implications for Islamic family law. The research focuses on the exploration and review 

of relevant primary and secondary literature, including books, scholarly journal articles, 

fatwas, legal documents, and academic publications related to Islamic family law and 

mu’asyarah bil ma’ruf. Data were gathered through document studies, ensuring the selection of 

credible, up-to-date sources, particularly those published within the past five years, in order 

to obtain the latest theoretical and practical perspectives on Islamic family law. 

This research method allows for an in-depth analysis of various perspectives and 

arguments found in the literature, without conducting field observations or experiments, in 

line with the nature of library research that focuses on textual interpretation and theory 

synthesis. This design aligns with modern qualitative research practices, which emphasize 

conceptual understanding over empirical observation. A critical element of this study is the 

application of deconstruction theory, which will guide the analysis of mu’asyarah bil ma’ruf by 

breaking down its traditional interpretations and revealing underlying assumptions that may 

have been overlooked or misunderstood in past legal discourses. 

The theoretical framework of this study is based on Jacques Derrida’s theory of 

deconstruction, which serves as a tool for critically examining and interpreting texts. The 

process of deconstruction will be applied to the interpretation of mu’asyarah bil ma’ruf by 

focusing on the binary oppositions and hierarchical structures embedded in traditional 

interpretations of this concept. These oppositions might include, for example, the perceived 

inequality between husband and wife, or the patriarchal assumptions often present in classical 

Islamic family law interpretations. By identifying and deconstructing these oppositions, the 

 
7 Saifuddin Azwar, “Metode Penelitian, Cet,” Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
247  

 

study seeks to reveal hidden meanings and propose more inclusive and equitable 

interpretations of the concept. Additionally, the analysis will explore the historical and 

contextual evolution of mu’asyarah bil ma’ruf as it has been understood in Islamic legal thought, 

particularly contrasting classical and contemporary interpretations. The textual interpretation 

will also involve examining the language and rhetoric used in classical fatwas and modern 

academic writings to understand how different discourses shape the application of this 

principle. This will enable the researcher to reconstruct the concept in a way that aligns more 

closely with contemporary understandings of justice, gender equity, and human rights 

protection in Islamic family law. 

To ensure the validity and reliability of the data, this study employs triangulation by 

confirming the findings across multiple sources and perspectives.8 Triangulation is carried 

out by cross-referencing classical Islamic legal texts with modern interpretations to ensure 

that contemporary readings of mu’asyarah bil ma’ruf are grounded in traditional Islamic values 

and principles. The cross-checking of sources is crucial for addressing any potential 

discrepancies between historical and current understandings, allowing the study to highlight 

areas where reinterpretation may be necessary. Additionally, the researcher will examine 

diverse legal schools of thought (madhahib) and modern Islamic feminist legal scholarship, to 

compare and contrast their interpretations of mu’asyarah bil ma’ruf. This process of confirming 

and challenging interpretations through multiple sources ensures the comprehensiveness and 

validity of the findings, providing a holistic understanding of the subject matter. 

The data analysis technique in this study follows a systematic, qualitative analytical 

approach that reflects the principles of Islamic legal scholarship. The data were organized 

and categorized around core themes related to the concept of mu’asyarah bil ma’ruf and its 

practical application in Islamic family law. The main themes include gender roles, marital 

obligations, and legal protection of family members. Through this thematic categorization, 

the study seeks to identify patterns of legal reasoning and interpretive shifts across different 

legal traditions. The study systematically deconstructs the existing narratives in Islamic family 

law concerning mu’asyarah bil ma’ruf to expose underlying assumptions and inconsistencies in 

the application of this concept. The analysis will identify gaps in existing literature where 

modern legal interpretations can be integrated into Islamic family law, particularly regarding 

gender justice and equal rights within the family. This approach ensures that the study’s 

 
8 Azwar. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
248  

 

findings are not merely descriptive but contribute to redefining the understanding of 

mu’asyarah bil ma’ruf in a contemporary legal context. 

 

FINDINGS AND DISCUSSION 

Understanding the Concept of Mu’asyarah Bil Ma’ruf 

The concept of mu’asyarah bil ma’ruf is a core principle in Islamic family law, 

emphasizing harmonious coexistence and mutual respect within the framework of good and 

proper norms according to Sharia. While traditionally defined as living together in a good 

manner, the contemporary interpretation of this principle has expanded beyond a moral 

norm to become a key legal concept regulating the interactions and responsibilities among 

family members. Recent scholarship highlights that mu’asyarah bil ma’ruf must be considered 

an essential tool for achieving justice and welfare in Muslim families.9 This evolution reflects 

not only the increasing integration of human rights frameworks into Islamic legal discourse 

but also the adaptation of Islamic family law to contemporary challenges, ensuring that it 

remains relevant and responsive. As Muslim societies continue to experience significant 

social and cultural transformations, the concept of mu’asyarah bil ma’ruf plays a vital role in 

addressing the needs of modern families while upholding Islamic values. Thus, scholars 

advocate for its broader legal application to guarantee family unity and societal stability.10 

From a classical standpoint, mu’asyarah bil ma’ruf is thoroughly discussed in fiqh 

literature, where it is understood as a form of mutual tolerance and understanding in line 

with Islamic Sharia. The primary focus in classical texts is on preserving harmony and 

preventing conflicts within the household, viewing this as a religious duty and a form of 

social responsibility. Key texts such as Al-Mughni by Ibn Qudamah and Al-Umm by Imam 

Shafi’i underline that this principle is not merely a moral guideline but carries legal 

implications, particularly concerning the duties of husband and wife. These works lay the 

foundation for family law norms that require the fulfillment of both parties' rights and 

obligations proportionally.11 However, classical interpretations are limited by their historical 

context and often fail to incorporate evolving social realities, such as gender equality and 

 
9 Isa Amsyari, “Prinsip-Prinsip Keluarga Dalam Hukum Islam Dan Transformasinya Ke Dalam Peraturan 
Perundang-Undangan Di Indonesia” (UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 2022). 
10 Yonathan Parlinggoman Wicaksono, Tomi J E Hutasoit, and Lindryani Sjofjan, “Eksistensi Hukum Islam 
Dalam Sistem Hukum Nasional Indonesia: Peluang Dan Tantangan,” Indonesian Journal of Islamic 
Jurisprudence, Economic and Legal Theory 3, no. 3 (2025): 2138–51. 
11 Lailiyatul Anis Maghfiroh, “Mu’asysarah Bil Ma’ruf Menurut Syekh Nawawi Al-Bantani Dalam Kitab 
Uqudal–Lujjain Fi Bayani Huquq Al-Zaujain Perspektif Gender” (UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu, 2024). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
249  

 

women's participation in the workforce. As a result, the traditional view has been subject to 

critique and calls for reinterpretation in light of contemporary needs. This tension between 

classical and modern readings underscores the necessity of reexamining mu’asyarah bil ma’ruf 

in a way that integrates historical foundations with present-day societal challenges.12 

However, contemporary discussions on mu’asyarah bil ma’ruf have evolved significantly, 

especially in light of modern social changes and human rights frameworks. While classical 

interpretations emphasized the moral aspects, modern scholars argue for a broader, more 

inclusive interpretation of the principle. This approach places the balance of rights and 

obligations at the heart of family dynamics, taking into account shifts in gender roles, 

increased female participation in public life, and evolving social values. In this regard, 

researchers and Islamic legal practitioners increasingly view mu’asyarah bil ma’ruf as not just a 

norm of interaction but a legal principle that protects the rights of all family members, 

ensuring fairness and equity in family relationships.13 This shift in perspective challenges the 

traditional patriarchal assumptions that have often shaped family law and calls for legal 

reforms that prioritize mutual respect and equitable treatment within the family unit. It also 

emphasizes the importance of contextualizing Islamic family law within modern legal and 

social frameworks that promote gender justice and equal rights. As the understanding of 

family dynamics evolves, mu’asyarah bil ma’ruf emerges as an essential tool for shaping 

inclusive and fair family policies.14 

In the context of Islamic family law, mu’asyarah bil ma’ruf serves as a normative and 

ethical foundation that regulates relationships within the family, particularly between 

husband and wife. The principle emphasizes respect, affection, and mutual responsibility as 

essential elements for ensuring family peace and preventing violence or oppression. Its legal 

implications extend beyond personal morality, with many Muslim-majority countries 

incorporating these principles into marriage and divorce regulations. However, the success 

of implementing mu’asyarah bil ma’ruf in practice depends on the awareness and commitment 

of both family members and legal authorities to uphold justice and welfare.15 The legal 

 
12 H M Dimyati Huda and Limas Dodi, Rethinking Peran Perempuan Dan Keadilan Gender: Sebuah 
Konstruksi Metodologis Berbasis Sejarah Dan Perkembangan Sosial Budaya (CV Cendekia Press, 2020). 
13 Muhammad Nafi and Mohammad Sahli Ali, “Mubadalah: Metode Interpretasi Adil Jender Bagi Hakim 
Pengadilan Agama Dalam Memutus Sengekata Hukum Keluarga,” Equality: Journal of Law and Justice 1, 
no. 2 (2024): 137–58. 
14 Muhammad Fakhri Amal, “Pembaruan Hukum Keluarga Dalam Aspek Poligami Dan Waris Beda Agama 
Di Indonesia Dalam Perspektif Epistemologi Egaliter Asma Barlas” (Universitas Islam Indonesia, 2024). 
15 Ismi Lathifatul Hilmi, “Mu’asyarah Bil Ma’ruf Sebagai Asas Perkawinan,” Jurnal Ilmiah Ahwal 
Syakhshiyyah (JAS) 5, no. 1 (2023): 76–91. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
250  

 

enforceability of mu’asyarah bil ma’ruf also hinges on the ability of family courts and legal 

practitioners to interpret it within the framework of modern legal standards, while 

maintaining the core values of justice and equity rooted in Sharia. As such, the principle is 

positioned not only as an ethical guideline but also as a key legal instrument in shaping family 

law reforms that aim to protect the fundamental rights of all family members. Therefore, a 

shift toward practical implementation and legal awareness is essential for ensuring that this 

principle can effectively contribute to family harmony and justice. 

The application of mu’asyarah bil ma’ruf also plays a critical role in social stability and 

preventing family breakdowns, which could lead to broader societal issues. Empirical studies 

suggest that families that adhere to this principle tend to have stronger emotional bonds and 

better resilience in the face of economic and social challenges. This supports the argument 

that mu’asyarah bil ma’ruf is a central pillar in fostering a family environment based on sakinah, 

mawaddah, and rahmah—core Islamic values that contribute to long-term social harmony.16 

The role of this principle in ensuring psychological and emotional stability in families is 

crucial, as it provides the foundation for effective conflict resolution, emotional well-being, 

and mutual care. As families that apply mu’asyarah bil ma’ruf tend to foster strong emotional 

connections, this principle not only supports the family unit but also contributes to societal 

cohesion by reducing the potential for domestic violence, divorce, and other social issues. 

Additionally, its integration into family law helps align personal relationships with broader 

social welfare goals.17 

However, the implementation of mu’asyarah bil ma’ruf in practice faces significant 

challenges, particularly in relation to varied cultural interpretations that influence local legal 

systems. Numerous family law cases indicate an imbalance in the treatment of women and 

children, highlighting the gaps between the ideal and actual application of the principle in 

many Muslim societies. Critical studies underscore the need for reform in both legal 

interpretations and policies, suggesting that the application of mu’asyarah bil ma’ruf should be 

made more objective and fair, in line with contemporary standards of human rights while 

remaining rooted in Islamic principles (Nasution and Fadli 2023; Putra 2021). This calls for 

a more inclusive legal interpretation that takes into account both Islamic teachings and 

universal human rights principles, ensuring that the implementation of mu’asyarah bil ma’ruf is 

 
16 Zuraidah Zuraidah, “Model Kepemimpinan Umar Bin Abdul Aziz Dalam Membangun Ketahanan 
Keluarga Perspektif Hukum Keluarga Islam” (Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, 2024). 
17 Disma Ayu Sartika, “Studi Pemikiran Buya Hamka Tentang Konsep Mu’asyarah Bil Ma’ruf Dalam 
Membangun Keluarga Sakinah” (UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu, 2023). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
251  

 

not influenced by outdated or patriarchal cultural norms. Legal reforms should prioritize 

equity, gender justice, and the protection of women's and children's rights while maintaining 

respect for Islamic values. To effectively address the gaps, it is essential to examine both the 

legal structure and societal norms that shape the implementation of mu’asyarah bil ma’ruf in 

various contexts.18 

A comprehensive and critical understanding of mu’asyarah bil ma’ruf is necessary for its 

effective application as a foundation for just and harmonious family relationships. Given the 

ongoing developments in knowledge and societal changes, the interpretation of this principle 

must continue to evolve through critical, contextual scholarly engagement. This requires in-

depth research to ensure that mu’asyarah bil ma’ruf can adequately address contemporary 

challenges while promoting the welfare of all family members within the broader framework 

of Islamic values. As the concept continues to evolve, ongoing scholarly research will help 

ensure its practical application in addressing contemporary family issues. This will require 

engagement with Islamic jurisprudence, modern feminist legal theory, and human rights 

discourse to forge a pathway that balances the teachings of Sharia with the realities of today’s 

diverse social landscapes. Thus, continuous efforts to redefine and adapt mu’asyarah bil ma’ruf 

will contribute to the development of a more just, fair, and sustainable family law system in 

Muslim-majority societies.19 

The integration of maqashid syariah (the higher objectives of Islamic law)20 is crucial for 

developing a normative framework that supports the deconstruction and reformulation of 

mu’asyarah bil ma’ruf. By aligning the interpretation of this principle with maqashid—which 

prioritizes justice, equity, and the protection of human dignity—the study calls for a broader 

application that addresses gender imbalances and the protection of women's rights within 

the family. This approach is not only in harmony with Islamic ethical teachings but also 

ensures that mu’asyarah bil ma’ruf remains relevant in addressing modern family dynamics and 

legal challenges. The conceptual foundation of mu’asyarah bil ma’ruf, rooted in maqashid syariah, 

provides an avenue for reforming Islamic family law, aligning it with contemporary values of 

gender equality, human rights, and family justice. By placing these values at the core of family 

 
18 SYNTHA DZANURROINI, “Implementasi Mu’asyaroh Bil Ma’ruf Pada Pasangan Suami Istri Sandwich 
Generation Dalam Membentuk Keluarga Sakinah (Studi Kasus Desa Tanjungharjo, Kec. Kapas, Kab. 
Bojonegoro),” 2024. 
19 Amsyari, “Prinsip-Prinsip Keluarga Dalam Hukum Islam Dan Transformasinya Ke Dalam Peraturan 
Perundang-Undangan Di Indonesia.” 
20 Muhammad Zainuddin Sunarto, “Mediasi Dalam Perspektif Maqashid Syariah: Studi Tentang 
Perceraian Di Pengadilan Agama,” AT-TURAS: Jurnal Studi Keislaman 6, no. 1 (2019): 97–115. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
252  

 

law reforms, Islamic legal systems can better protect individual rights while promoting a 

harmonious and equitable family structure in modern contexts.21 

 

Table: Conceptual Framework of Mu’asyarah Bil Ma’ruf and Related Concepts 

Concept Definition Relation to Mu'asyarah 
Bil Ma’ruf 

Normative 
Framework 

Mu’asyarah 
Bil Ma’ruf 

A principle emphasizing 
harmonious 
coexistence, mutual 
respect, and justice 
within family dynamics. 

Serves as the core 
principle regulating 
family interactions, 
ensuring respect, 
affection, and mutual 
responsibility between 
family members, 
particularly husband and 
wife. 

Integral to Islamic 
family law and 
maqashid syariah. 

Maqashid 
Syariah 

The higher objectives of 
Islamic law, focusing on 
justice, equity, and the 
protection of human 
dignity. 

Provides a normative 
foundation for 
interpreting mu’asyarah bil 
ma’ruf, ensuring its 
application upholds 
justice and human 
dignity in the family unit. 

Acts as the guiding 
framework for 
reformulating 
family law 
principles in 
modern contexts. 

Family 
Justice 

The fair treatment of all 
family members, 
ensuring equal rights 
and duties, particularly 
in marriage and 
parenting. 

Ensures that mu’asyarah 
bil ma’ruf is applied with 
fairness and equity, 
addressing gender 
imbalances and 
protecting individual 
rights in family 
relationships. 

Guided by the 
principles of 
mu’asyarah bil ma’ruf 
and maqashid syariah. 

Gender 
Equality 

The equal treatment and 
rights of men and 
women within family 
and society. 

Mu’asyarah bil ma’ruf 
helps establish a 
balanced relationship 
between husband and 
wife, reinforcing gender 
equality by promoting 
respect and mutual 
responsibility. 

Aligns with 
contemporary 
human rights 
principles and 
Islamic values of 
fairness. 

Social 
Stability 

The long-term peace 
and cohesion within a 
society, supported by 
stable families. 

Harmonious family 
relationships, guided by 
mu’asyarah bil ma’ruf, 
contribute to social 
stability by reducing 
conflicts and promoting 
healthy family structures. 

Achieved through 
the application of 
mu’asyarah bil ma’ruf 
as an ethical 
foundation for 
family law. 

 
21 Asafri Jaya, “Konsep Maqashid Al-Syari’ah Menurut Al-Syathibi,” Raja Grafindo Persada, Jakarta, 1996. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
253  

 

Human 
Rights 

The fundamental rights 
and freedoms entitled to 
every individual, 
regardless of gender or 
status. 

Mu’asyarah bil ma’ruf is 
increasingly viewed 
through a human rights 
lens, ensuring fair 
treatment of family 
members, particularly 
women and children, 
within the family unit. 

Informed by both 
Islamic principles 
and international 
human rights 
standards. 

 

 

Deconstruction of the Concept of Mu’asyarah Bil Ma’ruf 

The deconstruction approach to the traditional concept of mu’asyarah bil ma’ruf offers 

a critical method to unravel and reinterpret the meaning and application of this principle in 

Islamic family law. Deconstruction, as a philosophical and textual analysis method, seeks to 

expose hidden layers of meaning and reveal contradictions and tensions within normative 

texts that have long been used as references. In the context of mu’asyarah, this approach 

examines how the definition and practice of “good” living together have been framed by 

patriarchal norms that often restrict the roles and rights of women. Deconstruction 

challenges narrow and rigid views of this concept while proposing a more dynamic and 

responsive interpretation to social changes and the demands for gender justice within Muslim 

societies. Through critical analysis, deconstruction dismantles hidden structures of 

domination and opens space for dialogue toward a more inclusive understanding. 

Identifying and analyzing tensions between normative texts and social practices within 

mu’asyarah bil ma’ruf is a crucial aspect of this deconstruction. Much classical fiqh literature 

places the principle of mu’asyarah within a strict and binding normative framework; however, 

reality on the ground shows discrepancies in its implementation, especially regarding equality 

and protection of women’s rights. Contemporary studies reveal that traditional 

interpretations tend to overlook social contexts and power dynamics within families, 

resulting in injustice and marginalization of certain groups. This tension illustrates the gap 

between the norms set out in texts and the complex social realities, necessitating critical 

analysis so that Islamic family law can become more humane and adaptive. Deconstruction 

facilitates understanding this disjuncture by uncovering hidden assumptions influencing 

interpretation and practice.22 

 
22 Hilmi, “Mu’asyarah Bil Ma’ruf Sebagai Asas Perkawinan.” 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
254  

 

Criticism of the rigid and exclusive nature of classical interpretations is a main focus 

in efforts to deconstruct mu’asyarah bil ma’ruf. Traditional interpretations often reinforce fixed 

roles and positions for men and women within the family without considering social changes 

and developments in human rights thought. Consequently, these interpretations frequently 

affirm patriarchal dominance, limiting women’s participation in decision-making and legal 

protection. Recent research criticizes this approach as no longer relevant in modern contexts 

demanding more tangible equality and justice. Such criticism pushes for developing more 

flexible interpretations that open interdisciplinary dialogue and accommodate universal 

human values without abandoning Sharia principles. Deconstruction positions this critique 

as an essential pathway to dismantling restrictive old norms.23 

An alternative, more inclusive and contextual understanding of mu’asyarah bil ma’ruf 

emerges as a significant outcome of the deconstruction process. This new approach proposes 

that mu’asyarah be viewed not merely as a passive obligation or traditional norm but as an 

active principle promoting equality, justice, and partnership within the family. Within this 

framework, the rights and obligations of husband and wife are balanced with full respect for 

each party’s dignity. Contextual understanding also adjusts the principle to social-cultural 

conditions and dynamics of modern families, including the increasingly prominent role of 

women. Recent studies emphasize the importance of intertextual dialogue and integration 

with human rights concepts so that mu’asyarah bil ma’ruf can become a relevant and 

progressive normative foundation.24  

Deconstruction also highlights the importance of distinguishing between the sacred 

text and human interpretations, which are historical and contextual, in understanding 

mu’asyarah bil ma’ruf. Many interpretations long regarded as absolute turn out to be results of 

particular social and cultural constructions that need reassessment. By differentiating the text 

from its interpretation, deconstruction invites viewing the principle of mu’asyarah as a living 

concept capable of evolving according to the needs of the times without diminishing the 

essence of Sharia. This allows for new perspectives that consider justice, equality, and family 

welfare holistically. This approach also encourages dialogue among scholars, academics, and 

legal practitioners to formulate relevant and just interpretations. This process is crucial to 

ensure that Islamic family law remains vibrant and dynamic. 

 
23 Bidayati, Perlindungan Hak Reproduksi Perempuan Dan Interpretasinya Di Pengadilan Agama: Studi 
Putusan Pengadilan Agama Di DKI Jakarta 2015-2019. 
24 Huda and Dodi, Rethinking Peran Perempuan Dan Keadilan Gender: Sebuah Konstruksi Metodologis 
Berbasis Sejarah Dan Perkembangan Sosial Budaya. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
255  

 

Deconstructive analysis also reveals that the norm of mu’asyarah bil ma’ruf is often 

implemented with inflexible normative approaches, making it difficult to adapt to social 

developments and contemporary challenges. Recent research shows that the application of 

this principle in court rulings and family law policies is often still conservative and does not 

optimally accommodate the rights of women and children. Deconstruction emphasizes the 

need for critical evaluation of existing legal practices to address disparities and ensure fairer 

and more balanced protection. This demands a paradigm shift from merely enforcing 

classical norms toward a more responsive and contextual understanding. Legal reform based 

on a deconstructive understanding of mu’asyarah is expected to enhance the quality of family 

justice. 

The deconstruction of the concept of mu’asyarah bil ma’ruf opens space for innovative 

thinking in Islamic family law that is more inclusive and adaptive. Through constructive 

critique and in-depth analysis, this process enriches academic and practical discourse on 

husband-wife relationships and family responsibilities in Islam. This approach provides a 

foundation for formulating policies and legal practices that not only reference tradition but 

also respect principles of social justice and gender equality. These implications are highly 

relevant in the context of globalization and continuously changing social dynamics. Thus, 

deconstruction is not merely criticism but also a path for renewing family law that can address 

present and future challenges. 

 

Implications of Deconstruction on Islamic Family Law 

The deconstructive approach to mu’asyarah bil ma’ruf significantly impacts Islamic 

family law by challenging traditional interpretations that often perpetuate patriarchal 

structures. This approach calls for a shift towards gender equality and justice, especially in 

the relationship between husband and wife. By replacing asymmetrical roles with a more 

equitable partnership, deconstruction reshapes family dynamics, making mutual respect and 

shared responsibility central to marital relationships. This paradigm shift strengthens legal 

protections for both parties and enhances the practical application of justice, encouraging 

reforms in legal practice that prioritize equality in family relationships. These changes are not 

merely theoretical but require immediate policy reforms that challenge outdated norms and 

ensure a more balanced approach to family law. Such reforms would enable better alignment 

between legal norms and the realities of contemporary family dynamics. To fully realize this 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
256  

 

shift, it is crucial for legal scholars and policymakers to collaborate on revising family law 

provisions that disproportionately favor one party over the other.25 

The reform of family law policies is essential to protect women’s and children’s rights, 

which are often marginalized in traditional interpretations. Deconstruction places these 

rights at the core of family harmony, emphasizing the need for stronger protections and 

inclusive legal frameworks. Contemporary studies indicate that current legal systems 

frequently fail to offer adequate protection due to rigid interpretations. However, the 

deconstructive approach ensures that women’s rights in decision-making, maintenance, and 

children’s rights to protection and education receive the attention they deserve. This 

transformation moves family law toward a more inclusive system, integrating human rights 

principles into legal structures that prioritize equity and welfare. Furthermore, by redefining 

the role of women within the family unit, deconstruction supports their empowerment and 

involvement in decision-making processes. This change could lead to a more egalitarian 

family structure, where the rights of women and children are not secondary but integral to 

the household's well-being.26 

Despite these advances, there remains a gap between ideal principles and legal practice 

in many Muslim societies. Court decisions often reveal imbalanced treatment of husbands 

and wives, especially in areas like child custody, property division, and maintenance 

obligations. Studies show that traditional interpretations continue to influence legal rulings, 

with women’s rights still sidelined. However, recent rulings in some regions reflect a shift 

towards greater equality, suggesting a growing acceptance of the need for legal reform. 

Judicial implementation must evolve to bridge this gap, incorporating deconstruction 

principles to ensure fairer decisions in family law cases. This shift requires judges and legal 

officials to move beyond normative texts and apply a contextual understanding of the law, 

taking into account the evolving dynamics of family life. Training for judges and legal 

practitioners on gender-sensitive interpretations of family law is essential for effective 

reform. Courts should be empowered to adopt progressive interpretations that uphold both 

Islamic values and human rights. 

Deconstruction not only addresses the legal dimensions of mu’asyarah bil ma’ruf but also 

plays a role in community engagement. By uncovering hidden biases in legal texts and 

 
25 Ahmad Saefulloh; Adlan Maghfur; Umi Sumbulah, “Teori Dekonstruksi Hadis Josep Schacht Dan 
Bantahan Musthafa Azami,” Analisis: Jurnal Studi Keislaman 21, no. 1 (2021): 183–202. 
26 Alvan Fathony, “PROBLEMATIKA KELUARGA DAN IMPLEMENTASI PENEGAKAN HUKUM KELUARGA,” 
Hakam: Jurnal Kajian Hukum Islam Dan Hukum Ekonomi Islam 1, no. 1 (2017). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
257  

 

practices, deconstruction facilitates a broader dialogue between Islamic legal traditions and 

human rights principles. Empirical studies support that such reforms reduce gender 

discrimination and enhance legal protections for women and children, leading to social 

transformation. This process encourages community involvement in the reform efforts, 

ensuring that legal changes reflect the needs and values of society. The impact of 

deconstruction extends beyond law, fostering social stability by empowering communities to 

adopt more inclusive family practices. Community workshops and public awareness 

campaigns can also play a crucial role in fostering support for these reforms. Engaging 

community leaders and scholars in discussions about the evolving interpretations of family 

law ensures that the reforms are both culturally and socially accepted. This broader 

engagement strengthens the foundations of family law reforms and ensures their 

sustainability.27 

In addition to legal reforms and judicial improvements, legal flexibility is essential for 

addressing the challenges posed by changing gender roles and evolving societal needs. 

Deconstruction emphasizes the need for adaptive legal practices that can respond to 

contemporary family dynamics, including issues like child protection and minority rights. 

Studies underscore the importance of integrating these inclusive principles into Islamic 

family law to ensure that it remains relevant and responsive to modern challenges. Legal 

reforms should focus on adapting family law to shifting social and economic conditions while 

maintaining the core principles of justice and equity. Additionally, lawmakers and judges 

must consider historical contexts when interpreting laws, ensuring the flexibility of family 

law to adapt to modern values while upholding Islamic teachings.28 This approach will ensure 

that Islamic family law is not only relevant but also progressive and inclusive in addressing 

contemporary societal needs. 

Finally, the deconstructive approach calls for strengthening the role of the judiciary 

and alternative family dispute resolution mechanisms. This approach encourages restorative 

justice and mediation based on inclusive principles, offering fair and humane solutions to 

family conflicts. Judges and legal practitioners must integrate a holistic perspective into their 

decision-making processes, prioritizing justice over strict adherence to normative texts. 

Judicial implementation of mu’asyarah bil ma’ruf should move beyond traditional 

 
27 Amsyari, “Prinsip-Prinsip Keluarga Dalam Hukum Islam Dan Transformasinya Ke Dalam Peraturan 
Perundang-Undangan Di Indonesia.” 
28 A Farid and H Nasir, “Legal Reform and Family Justice in Muslim Societies,” Journal of Contemporary 
Islamic Law 12, no. 4 (2021): 176–95, https://doi.org/10.1080/jcil.2021.1240. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
258  

 

interpretations, ensuring that family law upholds equity and social justice in practice. This 

shift represents a key aspect of practical implementation that is both effective and 

transformative for Muslim families. Incorporating alternative dispute resolution mechanisms 

like mediation and restorative practices will provide families with a chance to resolve conflicts 

more harmoniously. This approach also contributes to reducing the burden on courts while 

fostering a more community-driven approach to family disputes. 

The implications of deconstruction for Islamic family law show a clear shift towards 

social justice and gender equality. This transformation requires comprehensive reforms, 

including revising regulations, updating legal practices, and engaging communities in 

meaningful discussions about family values. In-depth scholarly research and empirical studies 

will continue to play a vital role in advancing these reforms, ensuring that Islamic family law 

meets the challenges of the modern world while upholding Islamic ethical principles. 

Deconstruction, therefore, is not just a theoretical tool but an instrument for meaningful 

family law reform that ensures fairness, justice, and harmony within Muslim families. Legal 

reforms should aim for a holistic transformation that combines theoretical knowledge with 

practical applications, fostering an environment where justice and family well-being are 

prioritized. 

 

Implementation Strategy for the Deconstructed Concept of Mu’asyarah Bil Ma’ruf 

The implementation of the deconstructed concept of mu’asyarah bil ma’ruf requires a 

legal approach that is responsive to contemporary social dynamics to ensure the principle is 

applied effectively and relevantly. This approach demands an understanding of Islamic family 

law that is not rigid or merely textual but rather flexible and adaptive to evolving social values 

and practices. Recent studies emphasize the importance of integrating social justice and 

gender equality values into every family law decision to prevent mu’asyarah from becoming a 

tool of oppression and instead serve as the foundation for harmony and partnership within 

families. This responsive approach also requires law enforcement officers and judicial 

institutions to prioritize an understanding of the diverse social and psychological contexts of 

families, so that their rulings reflect substantive justice values. This marks a significant 

paradigm shift toward a more humane and contextual Islamic family law. 

The role of religious courts and family mediation institutions is crucial in implementing 

the deconstructed principle of mu’asyarah bil ma’ruf. These institutions serve not only as formal 

law enforcers but also as facilitators of dialogue and reconciliation, prioritizing the welfare 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
259  

 

of family members. Recent research shows that mediation based on inclusive principles can 

reduce conflicts and enhance fair dispute resolution without sacrificing the rights of any 

party, especially women and children. Religious courts, as authorities handling family cases, 

are also encouraged to adopt a more empathetic and socially responsive approach to ensure 

the fair and balanced application of mu’asyarah. Collaborative mediation and court models 

become strategic instruments to uphold progressive Islamic family law principles. 

Recommendations for family law policy reform based on inclusivity and social justice 

values are essential steps to make the implementation of the deconstructed concept of 

mu’asyarah bil ma’ruf a reality. These reforms include changes in legislation, regulations, and 

implementation guidelines that optimally accommodate the rights of women and children. 

Several countries with Islamic legal systems have begun revising their family laws to 

incorporate principles of equality and human rights protection, responding to the demands 

of modern society. Studies show that successful policy reforms require not only formal legal 

changes but also capacity building for legal officers, public education, and active advocacy 

from various stakeholders. These recommendations aim to create an inclusive family legal 

system that addresses the real needs of society. 

Responsive strategy implementation also demands strengthening legal education and 

continuous training for judges, mediators, and family law practitioners. Education that 

integrates the principles of deconstruction and contextual understanding of mu’asyarah bil 

ma’ruf will enhance the capacity of legal officials to interpret and apply the law fairly. Research 

indicates that training focused on gender justice, family psychology, and mediation effectively 

reduces prolonged conflicts and biased rulings. Developing an inclusive and human rights-

based family law curriculum is key to strengthening the application of these new principles 

in both formal and informal legal systems. This approach is vital for bridging the gap between 

theory and practice in Islamic family law implementation. 

Furthermore, involving communities and civil society organizations in implementing 

the deconstructed concept of mu’asyarah bil ma’ruf can broaden its positive impact. Women’s 

organizations, social institutions, and advocacy groups play roles in raising public awareness 

about family rights and providing legal and social support for vulnerable family members. 

Empirical studies show that active community participation helps create social environments 

that support inclusive and fair mu’asyarah application. It also facilitates mediation processes 

and peaceful conflict resolution, while exerting social pressure for progressive legal reforms. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
260  

 

This involvement ensures that legal changes occur not only at the formal level but also have 

real societal effects. 

The use of information technology and digital media is also part of an effective 

implementation strategy for mu’asyarah bil ma’ruf. Technology helps expand public access to 

legal information and family mediation services, especially in remote areas. Digital platforms 

can facilitate legal consultations, education about family rights, and faster, more efficient 

online dispute resolution. Recent studies affirm that integrating technology in Islamic family 

law practice supports transparency, accountability, and wider public participation while 

strengthening the application of inclusive and social justice principles. This innovation is an 

integral part of modernizing an adaptive and responsive Islamic family law system. 

The sustainability of implementing the deconstructed mu’asyarah bil ma’ruf requires 

systematic monitoring and evaluation. Developing oversight mechanisms involving various 

stakeholders will ensure that legal policies and practices operate in line with principles of 

justice and inclusivity. Routine evaluation also enables continuous improvement based on 

field findings and community feedback. Contemporary research shows that the success of 

progressive Islamic family law implementation heavily depends on effective monitoring and 

the involvement of all parties in the legal and social systems. Thus, this strategy provides a 

strong foundation to ensure that the principle of mu’asyarah truly manifests in the lives of 

today’s Muslim families.29 

 

Theoretical Contributions of the Research 

This research provides significant theoretical contributions to enriching modern 

Islamic legal studies by offering a new perspective that integrates the deconstruction 

approach into the concept of mu’asyarah bil ma’ruf. This approach enables a more critical and 

contextual understanding of Islamic family law, which has been underexplored in both 

classical and contemporary literature. By opening space for a more inclusive interpretation, 

this research also promotes the development of Islamic legal theory that can adapt to social 

changes and modern challenges without neglecting Sharia principles. This theoretical 

contribution is crucial to strengthening the philosophical and methodological foundations of 

Islamic legal studies, making it a key reference for academics and researchers seeking to 

explore family law from a more critical and progressive perspective. Furthermore, by 

 
29 Lestari Wijayanti, “Konflik Peran Di Rumah Tangga Modern,” Jurnal Studi Keluarga 4, no. 2 (2023): 23–
40. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
261  

 

integrating deconstruction into Islamic law, the study enriches the academic discourse on the 

interaction between Islamic law and contemporary social dynamics, helping to bridge the gap 

between traditional legal structures and modern societal needs. This approach encourages 

the development of Islamic legal theory that remains responsive to evolving social, cultural, 

and political contexts. 

The theoretical value also lies in its potential to challenge traditional legal 

interpretations that often perpetuate gender inequalities. By integrating human rights 

principles, the research aligns Islamic family law with contemporary values of justice and 

equality, particularly in the realm of gender rights. It serves as a platform for discussing the 

evolving role of women and children within Islamic legal discourse, thereby ensuring that 

family law is not static but continuously evolves with societal progress. Additionally, this 

contribution is pivotal for Islamic legal scholars looking to reinterpret mu’asyarah bil ma’ruf in 

ways that address modern-day challenges while upholding Islamic values of justice, equity, 

and compassion. As this research provides a fresh lens through which to view Islamic family 

law, it will be influential for the future development of Islamic jurisprudence, making it more 

inclusive and aligned with contemporary needs. 

 

Practical Contributions of the Research 

From a practical standpoint, this research has broad implications for policymakers, 

judges, and women’s activists in strengthening a more just and inclusive family law system. 

Policymakers can use the research findings as a basis for reforming family law regulations to 

accommodate the protection needs of women’s and children’s rights while preserving Islamic 

values of mercy for all creation (rahmatan lil’alamin). The findings underscore the importance 

of updating legal frameworks to ensure gender equality and equitable treatment in marriage, 

divorce, and custody matters. For judges and law enforcement officers, the study encourages 

the adoption of a deconstructive perspective in interpreting and applying family law, ensuring 

rulings are more responsive to social contexts and gender justice. This approach also urges 

judicial flexibility, allowing the law to better adapt to the diverse realities faced by modern 

families. Women’s activists can utilize this research to advocate for inclusive social change 

by promoting women’s rights in family law through both legal channels and public 

engagement. These practical implications contribute to tangible transformations in the legal 

system and social practices toward greater justice. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
262  

 

Furthermore, the study calls for cross-disciplinary collaboration in the implementation 

of these reforms, especially between legal professionals, sociologists, and gender specialists. 

Such collaboration would allow for more holistic legal frameworks that integrate the practical 

needs of families with Islamic legal ethics, ensuring that legal norms remain responsive to 

social realities.30 This integration can guide policy reforms that ensure family law reflects the 

diverse and evolving needs of Muslim societies, particularly in addressing gender justice and 

family welfare. Additionally, advocacy work based on these new interpretations could lead 

to greater empowerment for women and marginalized groups within Muslim communities 

by strengthening rights awareness and access to justice. This practical transformation in the 

legal system will not only affect judicial decisions but also facilitate grassroots movements 

and community-level changes that support sustainable and inclusive family law reform. 

Moreover, interdisciplinary collaboration strengthens the translation of normative 

Islamic principles into socially grounded legal practices, ensuring that reform efforts are not 

detached from lived family realities. Empirical studies indicate that legal reforms supported 

by collaboration between scholars, civil society actors, and community leaders are more 

sustainable and socially accepted, particularly in contexts involving family and gender 

relations. In this sense, cross-sectoral engagement becomes a strategic mechanism for 

embedding mu’asyarah bil ma’ruf as both a legal norm and a social ethic capable of fostering 

long-term justice and family well-being. 

 

Limitations and Future Research Directions 

While this research contributes significantly to the field, there are certain limitations 

that must be acknowledged. First, the study focuses primarily on the theoretical and doctrinal 

dimensions of mu’asyarah bil ma’ruf, with limited engagement with empirical data concerning 

its implementation across diverse Islamic societies. This limitation reflects a broader trend in 

Islamic legal studies, which often privilege normative-textual analysis over socio-legal 

investigation. Future research could address this gap through field-based and empirical 

studies that examine how mu’asyarah bil ma’ruf is interpreted and applied in judicial practice 

and everyday family life across different cultural and national contexts.31 

 
30 Abdullah Sulaiman, “Sumber Hukum Islam: Permasalahan Dan Fleksibilitasnya” (Jakarta: Sinar Grafika, 
2004). 
31 Khoiruddin Nasution and Status Wanita di Asia Tenggara, “Islam Tentang Relasi Suami Dan Istri 
(Hukum Perkawinan I),” Yogyakarta: ACAdeMIA+ TAZZAFA, 2004. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
263  

 

Additionally, the study’s focus on Islamic family law does not fully account for the 

influence of plural legal systems in which Islamic law operates alongside secular or customary 

law. In many Muslim-majority and minority contexts, family law is shaped by complex 

interactions between Islamic jurisprudence, state legislation, and international human rights 

norms. Future research could therefore explore the interaction between Islamic and secular 

legal systems, particularly in multi-jurisdictional societies, to better understand how 

mu’asyarah bil ma’ruf functions within legally plural environments and how normative Islamic 

principles are negotiated in contemporary legal practice.32 

Furthermore, while gender equality has been a primary focus, future studies could 

expand the analysis to include the intersectionality of gender with other factors such as 

ethnicity, socioeconomic status, and age. Examining how these intersections affect the 

application of mu’asyarah bil ma’ruf can lead to a more comprehensive understanding of family 

law and justice. Finally, further exploration into the role of Islamic feminism in reshaping 

family law is necessary to understand how contemporary feminist thought can be integrated 

into Islamic legal practices. By doing so, future research can further transform Islamic family 

law into a more inclusive, responsive, and contextualized system capable of addressing 

modern challenges. 

In conclusion, while this study lays the groundwork for meaningful reforms in Islamic 

family law, it also opens up avenues for continued research and academic engagement. The 

integration of deconstruction into Islamic legal theory provides a foundation for examining 

human rights and gender equality in the context of family law, making these areas more 

accessible and applicable to modern legal systems. Moving forward, multidisciplinary studies, 

comparative research, and empirical case studies will be essential for enriching the field and 

ensuring that Islamic family law is both progressive and inclusive, aligning with global 

standards of justice while staying true to its Islamic roots. 

 

CONCLUSION  

The deconstruction of the concept of mu’asyarah bil ma’ruf offers a critical and nuanced 

theoretical contribution by bridging the gap between classical Islamic family law texts and 

contemporary social realities. This research demonstrates that mu’asyarah should not be 

understood as a rigid and static normative command, but rather as a dynamic, interpretive 

 
32 MUHAMMAD, “Mu’asyarah Dalam Relasi Seksual Perspektif.” 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
264  

 

framework capable of accommodating justice, equality, and mutual respect within family 

relations. Through a deconstructive reading, the study exposes patriarchal assumptions 

embedded in traditional interpretations and repositions mu’asyarah bil ma’ruf as a relational 

ethic grounded in reciprocity and proportional responsibility between husband and wife. 

Importantly, this reconceptualization contributes to Islamic legal epistemology by 

challenging text-centered and hierarchical modes of legal reasoning, and by affirming that 

meaning in Islamic family law emerges through contextual interpretation, ethical objectives, 

and lived social experience. In this sense, the study advances an epistemological shift from 

formalistic normativity toward a value-oriented and justice-based understanding of Islamic 

law. 

From a practical perspective, this research underscores the urgency of legal reforms 

that integrate the deconstructive understanding of mu’asyarah bil ma’ruf into family law 

legislation, judicial interpretation, and mediation practices. The findings highlight the 

strategic role of religious courts, judges, and family mediators in operationalizing mu’asyarah 

as a substantive principle that promotes gender equality and social justice, rather than merely 

symbolic harmony. The study also emphasizes the need to strengthen the capacity of legal 

officers through continuous education and gender-sensitive legal training, as well as to 

empower communities through legal literacy programs and the use of digital technologies to 

expand access to justice. These practical implications ensure that mu’asyarah bil ma’ruf 

functions not only as an ethical ideal but as a workable legal standard capable of shaping fair 

adjudication, conflict resolution, and family protection mechanisms within Islamic legal 

systems. 

  



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
265  

 

REFERENCES 

Amal, Muhammad Fakhri. “Pembaruan Hukum Keluarga Dalam Aspek Poligami Dan 
Waris Beda Agama Di Indonesia Dalam Perspektif Epistemologi Egaliter Asma 
Barlas.” Universitas Islam Indonesia, 2024. 

Amsyari, Isa. “Prinsip-Prinsip Keluarga Dalam Hukum Islam Dan Transformasinya Ke 
Dalam Peraturan Perundang-Undangan Di Indonesia.” UIN Sunan Gunung Djati 
Bandung, 2022. 

Azwar, Saifuddin. “Metode Penelitian, Cet.” Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004. 

Badri, Muhammad Arifin, and Sekolah Tinggi Dirasat Isalamiyah Imam Stafi. “Membangun 
Moderasi Beragama Melalui Peran Keluarga Muslim Dalam Menghadapi Society 5.0,” 
2021. 

Bidayati, Kholis. Perlindungan Hak Reproduksi Perempuan Dan Interpretasinya Di Pengadilan 
Agama: Studi Putusan Pengadilan Agama Di DKI Jakarta 2015-2019. Penerbit A-Empat, 
2021. 

DZANURROINI, SYNTHA. “Implementasi Mu’asyaroh Bil Ma’ruf Pada Pasangan Suami 
Istri Sandwich Generation Dalam Membentuk Keluarga Sakinah (Studi Kasus Desa 
Tanjungharjo, Kec. Kapas, Kab. Bojonegoro),” 2024. 

Farid, A, and H Nasir. “Legal Reform and Family Justice in Muslim Societies.” Journal of 
Contemporary Islamic Law 12, no. 4 (2021): 176–95. 
https://doi.org/10.1080/jcil.2021.1240. 

Fathony, Alvan. “PROBLEMATIKA KELUARGA DAN IMPLEMENTASI 
PENEGAKAN HUKUM KELUARGA.” Hakam: Jurnal Kajian Hukum Islam Dan 
Hukum Ekonomi Islam 1, no. 1 (2017). 

Hilmi, Ismi Lathifatul. “Mu’asyarah Bil Ma’ruf Sebagai Asas Perkawinan.” Jurnal Ilmiah 
Ahwal Syakhshiyyah (JAS) 5, no. 1 (2023): 76–91. 

Huda, H M Dimyati, and Limas Dodi. Rethinking Peran Perempuan Dan Keadilan Gender: 
Sebuah Konstruksi Metodologis Berbasis Sejarah Dan Perkembangan Sosial Budaya. CV 
Cendekia Press, 2020. 

Jaya, Asafri. “Konsep Maqashid Al-Syari’ah Menurut Al-Syathibi.” Raja Grafindo Persada, 
Jakarta, 1996. 

Maghfiroh, Lailiyatul Anis. “Mu’asysarah Bil Ma’ruf Menurut Syekh Nawawi Al-Bantani 
Dalam Kitab Uqudal–Lujjain Fi Bayani Huquq Al-Zaujain Perspektif Gender.” UIN 
Fatmawati Sukarno Bengkulu, 2024. 

MUHAMMAD, K H HUSEIN. “Mu’asyarah Dalam Relasi Seksual Perspektif,” n.d. 

Nafi, Muhammad, and Mohammad Sahli Ali. “Mubadalah: Metode Interpretasi Adil Jender 
Bagi Hakim Pengadilan Agama Dalam Memutus Sengekata Hukum Keluarga.” 
Equality: Journal of Law and Justice 1, no. 2 (2024): 137–58. 

Nasution, Khoiruddin, and Status Wanita di Asia Tenggara. “Islam Tentang Relasi Suami 
Dan Istri (Hukum Perkawinan I).” Yogyakarta: ACAdeMIA+ TAZZAFA, 2004. 

Sartika, Disma Ayu. “Studi Pemikiran Buya Hamka Tentang Konsep Mu’asyarah Bil Ma’ruf 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
266  

 

Dalam Membangun Keluarga Sakinah.” UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu, 2023. 

Siregar, Mangihut. “Kritik Terhadap Teori Dekonstruksi Derrida.” Journal of Urban Sociology 
2, no. 1 (2019): 65–75. 

Sulaiman, Abdullah. “Sumber Hukum Islam: Permasalahan Dan Fleksibilitasnya.” Jakarta: 
Sinar Grafika, 2004. 

Sumbulah, Ahmad Saefulloh; Adlan Maghfur; Umi. “Teori Dekonstruksi Hadis Josep 
Schacht Dan Bantahan Musthafa Azami.” Analisis: Jurnal Studi Keislaman 21, no. 1 
(2021): 183–202. 

Sunarto, Muhammad Zainuddin. “Mediasi Dalam Perspektif Maqashid Syariah: Studi 
Tentang Perceraian Di Pengadilan Agama.” AT-TURAS: Jurnal Studi Keislaman 6, no. 1 
(2019): 97–115. 

Sunarto, Muhammad Zainuddin, Fadil Fadil, and Suwandi Suwandi. “An Analysis of the 
Criminalization of Forced Marriage from the Perspective of Dzari’ah Theory.” AT-
TURAS: Jurnal Studi Keislaman 11, no. 2 (December 13, 2024): 178–92. 
https://doi.org/10.33650/at-turas.v11i2.8803. 

Wagianto, Ramdan. “Konsep Keluarga Maṣlaḥah Dalam Perspektif Qira’ah Mubadalah 
Dan Relevansinya Dengan Ketahanan Keluarga Di Masa Pandemi Covid-19.” JURIS 
(Jurnal Ilmiah Syariah) 20, no. 1 (2021): 1. 

Wicaksono, Yonathan Parlinggoman, Tomi J E Hutasoit, and Lindryani Sjofjan. 
“Eksistensi Hukum Islam Dalam Sistem Hukum Nasional Indonesia: Peluang Dan 
Tantangan.” Indonesian Journal of Islamic Jurisprudence, Economic and Legal Theory 3, no. 3 
(2025): 2138–51. 

Wijayanti, Lestari. “Konflik Peran Di Rumah Tangga Modern.” Jurnal Studi Keluarga 4, no. 2 
(2023): 23–40. 

Zuraidah, Zuraidah. “Model Kepemimpinan Umar Bin Abdul Aziz Dalam Membangun 
Ketahanan Keluarga Perspektif Hukum Keluarga Islam.” Universitas Islam Negeri 
Sultan Syarif Kasim Riau, 2024. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

▪ Hak Kekayaan Intelektual (HKI) sebagai Objek 
Jaminan Pembiayaan dalam Perspektif Hukum 
Ekonomi Syariah 

▪ Konsep Kafa’ah dalam Prespektif Imam Malik dan 
Imam Syafi’i: Analisis Metodologi Ushul Fikih 

▪ Peran Istri sebagai Pencari Nafkah dan Dampaknya 
terhadap Keutuhan Rumah Tangga Perspektif Islam 

▪ Implikasi Normatif dan Sosial Perjanjian Pra-Nikah 
Perspektif Hukum Keluarga Islam di Indonesia 

▪ Konsep Nabawi dalam Membangun Keharmonisan 
Rumah Tangga 

▪ The Boycott of Israeli Products From The 
Perspective Of Sadz Al-Dzarai’: A Normative 
Analysis Within Islamic Law 

▪ Implementation of The Wakalah Bil Ujroh Contract 
in Financing Products at Islamic Financial 
Institutions 

▪ Analysis of Legal Policy Implementation Against 
Perpetrators of Child Bullying 

▪ Deconstructing Mu’asyarah Bi Al-Ma’ruf: Toward A 
Gender-Just Framework of Islamic Family Law 

▪ Kafa’ah dalam Perkawinan Perspektif Maqasid Al-
Syari’ah (Studi Kasus pada Pesantren Darul Ma’sum dan 
Yayasan Darussalam Kabupaten Probolinggo) 

▪ Eksistensi dan Perkembangan Kelembagaan Hukum 
Islam di Indonesia 

▪ Perlindungan Hukum terhadap Fenomena 
Perkawinan Siri Dibawah Umur tanpa Wali di 
Kabupaten Lumajang 

▪ From Formal Validity to Ethical Accountability: 
Good Faith in Sharia Electronic Contracts Under 
Indonesian Law 

▪ The Genealogy of Taqnin Al-Ahkam And Its Initial 
Implementation In The Ottoman Empire 

▪ Legal Protection for Parties When MPD Fails to 
Collect Notarial Protocols 

▪ Raising the Marriage Age, Raising Dispensations? 
Evidence From the Malang Religious Court After 
Constitutional Court Decision no. 22/PUU-
XV/2017 

▪ Review of Islamic Law and Law no. 1 of 1974 and 
Constitutional Court Decision no. 46/PUU-
VIII/2010 Concerning Siri Marriage Law: The 
Position of Wives, Children And Property 

▪ Juridical Review of Marriage Contracts For 
Pregnant Women In Islamic Law And National Law 

▪ Sharia Economic Law on The Growth of Micro, 
Small, And Medium Enterprises (UMKM) In The 
Digital Era 

 

 

  

E d i s i :  V o l u m e  9  N o m o r   2 
J u l i   -   D e s e m b e r  2 0 2 5 



 

H a k a m 

Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 
e-ISSN : 25808052  |  p-ISSN : 2829-5803 
 
DOI: https://doi.org/10.33650/jhi 
 
 
 

Volume 9 Nomor 2, Juli – Desember 2025 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Editorial Office: 
 
Program Studi Hukum Keluarga (Ahwal Syakhshiyah) 
Fakultas Agama Islam Universitas Nurul Jadid,  
Paiton, Probolinggo, Jawa Timur, Indonesia 67291.  
Telepon: 0888 30 78899, Hp: 082232108969 
Email: hukumkeluarga.fai@unuja.ac.id 
Website: https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam/index   

https://doi.org/10.33650/jhi
https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam/index


H a k a m 
Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 
 
Editor In Chief 
Muhammad Zainuddin Sunarto, Sinta ID 6116528, Universitas Nurul Jadid, 
Probolinggo, Indonesia 

 
Editorial Board 
Daniel Fernandez Kranz, Scopus ID 12797471200, Instituto de Empresa 
University, Segovia, Spain, Spain 
Mohammad Fadel, Scopus ID 39261404000, University of Toronto, Canada, 
Canada 
Joana Salifu Yendork, Scopus ID 56328263000, University of Ghana, Ghana, 
Ghana 
Siti Muna Hayati, Scopus ID, UIN Sunan Kalijogo Yogyakarta 
Slawa Rokicki, Scopus ID 56404564000, University College Dublin, Ireland, 
Ireland 
Khoirul Hidayah, Scopus ID 57203353119, Universitas Islam Negeri Maulana 
Malik, Malang, Indonesia 
Akhmad Farid Mawardi Sufyan, Scopus ID 57266242300, Institut Agama 
Islam Negeri Madura, Pamekasan, Indonesia 
Zakiyatul Ulya, Scopus ID 57218455431, Universitas Islam Negeri Sunan 
Ampel Surabaya, Indonesia 
 

Reviewers 
Ewa Batyra, Scopus ID 57192590667, The Max Planck Institute for 
Demographic Research, Germany, Germany 
Elizabeth Agey, Scopus ID 57204005122, University of California Santa 
Barbara, United States of America, United States 
Olympia L.K. Campbell, Scopus ID 57221476734, Institute For Advanced 
Study in Toulouse, France, France 
Xiangming Fang, Scopus ID 36339202800, China Agricultural University, 
Beijing, China, China 
Rihab Grassa, Scopus ID 55505935200, Manouba University, Tunisia, Tunisia 
Junghua Hung, Scopus ID 8574630700, National Central University, Taoyuan, 
Taiwan, Taiwan, Province of China 
Rüdiger Lohlker, Scopus ID 6506783480, Northwest University, Xi'an, China, 
China 
Marco Alfano, Scopus ID 57527411400, University College London, United 
kingdom, United Kingdom 



Dhofir Catur Bashori, Scopus ID, Universitas Muhammadiyah Jember, 
Indonesia 
Muslihun -, Scopus ID, Institut KH Abdul Chalim Pacet Mojokerto, Indonesia 
Siti Khoirotul Ula, Scopus ID, Universitas Islam Negeri Sayyid Ali 
Rahmatullah Tulungagung, Indonesia 
Nur Lailatul Musyafa’ah, Scopus ID 57353220700, Universitas Islam Negeri 
Sunan Ampel Surabaya, Indonesia 
 
 

English Language Advisor 
Achmad Naufal Irsyadi, Sinta ID 6704870, Universitas Nurul Jadid, 
Probolinggo, Indonesia 
 

Layouter 
Faizul Mubarok, Universitas Nurul Jadid, Probolinggo, Indonesia 
  



H a k a m 
Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 

Table of Content 
 

1 HAK KEKAYAAN INTELEKTUAL (HKI) SEBAGAI OBJEK 
JAMINAN PEMBIAYAAN DALAM PERSPEKTIF HUKUM 
EKONOMI SYARIAH 
Diding Jalaludin, Piqi Rizki Padhilah, Umar Rojikin, Muhamad Kholi, 
Tatang Astarudin 
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

181 – 194 

2 PERAN ISTRI SEBAGAI PENCARI NAFKAH DAN DAMPAKNYA 
TERHADAP KEUTUHAN RUMAH TANGGA PERSPEKTIF 
ISLAM 
Muhammad Shidqi Pribadi, Teguh dwi cahyadi 
Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i Jember 

195 – 211 

3 KONSEP NABAWI DALAM MEMBANGUN KEHARMONISAN 
RUMAH TANGGA 
Muhammad Fathur Rachman Imanda, Winning Son Ashari  
Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i Jember 

212 – 227 

4 IMPLEMENTATION OF THE WAKALAH BIL UJROH 
CONTRACT IN FINANCING PRODUCTS AT ISLAMIC 
FINANCIAL INSTITUTIONS 
Muhammad Fikri Auliaurrahman  
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

228 – 242 

5 DECONSTRUCTING MU’ASYARAH BI AL-MA’RUF: TOWARD A 
GENDER-JUST FRAMEWORK OF ISLAMIC FAMILY LAW 
Lina Nur Anisa 
Institut Agama Islam Ngawi 

243 – 266 

6 EKSISTENSI DAN PERKEMBANGAN KELEMBAGAAN HUKUM 
ISLAM DI INDONESIA 
Hasbi Umar, Husin Bafadhal, Reza Rahmatullah 
Universitas Islam Negeri Sulthan Thaha Saifuddin Jambi 

267 – 278 

7 FROM FORMAL VALIDITY TO ETHICAL ACCOUNTABILITY: 
GOOD FAITH IN SHARIA ELECTRONIC CONTRACTS UNDER 
INDONESIAN LAW 
Sigit Nurhadi Nugraha, Abdul Rachmad Budiono, Budi Santoso, Rachmi 
Sulistyarini  
Fakultas Hukum Universitas Brawijaya, Malang, Indonesia 

279 – 303 

8 LEGAL PROTECTION FOR PARTIES WHEN MPD FAILS TO 
COLLECT NOTARIAL PROTOCOLS 
Adinda Mellinia Aurel, Herlindah, Imam Rahmat Sjafi’i 
Universitas Brawijaya Malang, Indonesia 

304 – 326 

9 REVIEW OF ISLAMIC LAW AND LAW NO. 1 OF 1974 AND 
CONSTITUTIONAL COURT DECISION NO. 46/PUU-VIII/2010 
CONCERNING SIRI MARRIAGE LAW: THE POSITION OF 
WIVES, CHILDREN AND PROPERTY 
Syaiful Bakri, Muhammad Abrori  
Sekolah Tinggi Ilmu Syari’ah Darul Falah Bondowoso 

327 – 341 



10 SHARIA ECONOMIC LAW ON THE GROWTH OF MICRO, 
SMALL, AND MEDIUM ENTERPRISES (UMKM) IN THE 
DIGITAL ERA 
Meisa Nur Safitri, Nabila Nurkhafiah, Siti Nurzihan, Afifaturrohmaniyah 
Universitas Islam Negri Sultan Maulana Hasanudin Banten, Indonesia 

342 – 355 

11 KONSEP KAFA’AH DALAM PRESPEKTIF IMAM MALIK DAN 
IMAM SYAFI’I: ANALISIS METODOLOGI USHUL FIKIH  
Nailil Maziyati, Luthfiyah 
Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang, Indonesia 

356 – 375 

12 IMPLIKASI NORMATIF DAN SOSIAL PERJANJIAN PRA-NIKAH 
PERSPEKTIF HUKUM KELUARGA ISLAM DI INDONESIA  
Suwito, Didit Darmawan, Saidah Fiddaroini Harun, Risma A’limathus 
Zuriah 
Universitas Sunan Giri Surabaya, Indonesia 

376 – 394 

13 THE BOYCOTT OF ISRAELI PRODUCTS FROM THE 
PERSPECTIVE OF SADZ AL-DZARAI’: A NORMATIVE 
ANALYSIS WITHIN ISLAMIC LAW 
Ai Samrotul Fauziah 
UIN Sunan Gunung Djati Bandung 

395 – 407 

14 ANALYSIS OF LEGAL POLICY IMPLEMENTATION AGAINST 
PERPETRATORS OF CHILD BULLYING  
Sulistina, Amilia Putri Kartika Sari, Efrilia Yusri, Arindy Sri Musdalifah 
Universitas Nurul Jadid Paiton Probolinggo, Indonesia 

408 – 424 

15 KAFA’AH DALAM PERKAWINAN PERSPEKTIF MAQASID AL-
SYARI’AH (Studi Kasus pada Pesantren Darul Ma’sum dan Yayasan 
Darussalam Kabupaten Probolinggo) 
Muhamad Agus Salim, Fauziyah Putri Meilinda  
Institut Ahmad Dahlan Probolinggo, Indonesia 

425 – 439 

16 PERLINDUNGAN HUKUM TERHADAP FENOMENA 
PERKAWINAN SIRI DIBAWAH UMUR TANPA WALI DI 
KABUPATEN LUMAJANG 
Uswatun Hasanah, Fauziyah Putri Meilinda  
Institut Ahmad Dahlan Probolinggo 

440 – 453 

17 THE GENEALOGY OF TAQNĪN AL-AHKĀM AND ITS INITIAL 
IMPLEMENTATION IN THE OTTOMAN EMPIRE 
Alby Labib Halbana Bunyamin, Abdul Mufti Albasyari   
UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia; Institut Nahdlatul Ulama 
Ciamis, Indonesia 

454 – 468 

18 RAISING THE MARRIAGE AGE, RAISING DISPENSATIONS? 
EVIDENCE FROM THE MALANG RELIGIOUS COURT AFTER 
CONSTITUTIONAL COURT DECISION NO. 22/PUU-XV/2017 
Risma Nur Arifah, Mohd Nurhusairi Bin Mat Hussin, Erik Sabti 
Rahmawati, Anggreani Kharimatuz Zahro 
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia; 
Universiti Malaya, Malaysia 

469 – 483 

19 JURIDICAL REVIEW OF MARRIAGE CONTRACTS FOR 
PREGNANT WOMEN IN ISLAMIC LAW AND NATIONAL LAW 
Yurizka Syahdani Nst, Uswatun Hasanah 
Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary 
Padangsidimpuan, Indonesia 

484 – 501 

 



Hakam : Journal of Islamic Law Studies and Islamic Economic Law  
This journal is an open-access article under a CC BY-NC-SA 4.0 International License. © 2025, the author(s) 

 
Volume 9 Number 2 (December 2025) | Pages 267 – 278 

Doi: https://doi.org/10.33650/jhi.v9i2.12670  
Submitted: 3 October 2025 | Revised: 13 October 2025 | Accepted: 20 December 2025 | Published: 31 December 2025 

 
 

EKSISTENSI DAN PERKEMBANGAN KELEMBAGAAN HUKUM 
ISLAM DI INDONESIA 

 
 

Hasbi Umar1, Husin Bafadhal2, Reza Rahmatullah3 
 Universitas Islam Negeri Sulthan Thaha Saifuddin Jambi 

Email: 1hasbiumar@uinjambi.ac.id, 2husinbafadhal@uinjambi.ac.id, 3rezarahmatullah@gmail.com 

 
 

ABSTRACT 
This study discusses the existence and development of Islamic legal institutions in Indonesia from 
historical, sociological, and juridical perspectives. Islamic law in the archipelago has been present 
since the early days of Islamization and has functioned in the areas of marriage, inheritance, and 
muamalah, although during the colonial period its role was narrowed through the theory of receptie. 
After independence, Islamic law gained formal legitimacy with the establishment of the Religious 
Court and was strengthened through various regulations, such as the Religious Court Law, the 
Compilation of Islamic Law, and legislation on zakat, waqf, and sharia economics. The research 
method used was qualitative with a historical-sociological approach, through literature review and 
descriptive-analytical analysis. The results of the study show that the process of integrating Islamic 
law into positive law took place gradually, from social norms to state law, and now has strong formal 
legitimacy in the national legal system. However, challenges in the form of legal dualism, social 
plurality, and harmonization with international law remain fundamental issues. Therefore, synergy 
between scholars, academics, and policymakers is needed to strengthen the position of Islamic law 
so that it remains relevant, applicable, and contributes to national legal development. 
 
Keywords : Islamic Law, Institutions, Legal Integration, Indonesia 
 

 
ABSTRAK 

Penelitian ini membahas eksistensi dan perkembangan kelembagaan hukum Islam di Indonesia dalam perspektif 
historis, sosiologis, dan yuridis. Hukum Islam di Nusantara telah hadir sejak masa awal Islamisasi dan berfungsi 
dalam bidang perkawinan, waris, dan muamalah, meskipun pada masa kolonial perannya dipersempit melalui 
teori receptie. Pascakemerdekaan, hukum Islam memperoleh legitimasi formal dengan hadirnya Peradilan 
Agama dan diperkuat melalui berbagai regulasi, seperti Undang-Undang Peradilan Agama, Kompilasi Hukum 
Islam, serta legislasi zakat, wakaf, dan ekonomi syariah. Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif 
dengan pendekatan historis-sosiologis, melalui kajian literatur dan analisis deskriptif-analitis. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa proses integrasi hukum Islam ke dalam hukum positif berlangsung secara bertahap, dari 
norma sosial menjadi hukum negara, hingga kini memiliki legitimasi formal yang kuat dalam sistem hukum 
nasional. Namun demikian, tantangan berupa dualisme hukum, pluralitas masyarakat, dan harmonisasi dengan 
hukum internasional masih menjadi persoalan mendasar. Oleh karena itu, diperlukan sinergi antara ulama, 
akademisi, dan pembuat kebijakan untuk memperkuat kedudukan hukum Islam agar tetap relevan, aplikatif, 
dan berkontribusi pada pembangunan hukum nasional. 
 
Kata Kunci: Hukum Islam, Kelembagaan, Integrasi Hukum, Indonesia 
 

  

Published by Islamic Faculty of Nurul Jadid University, Probolinggo, Indonesia. 
online access at https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam  
e-ISSN 2580-8052 | p-ISSN 2829-5803 

https://doi.org/10.33650/jhi.v9i2.12670
mailto:hasbiumar@uinjambi.ac.id
mailto:husinbafadhal@uinjambi.ac.id
mailto:rezarahmatullah@gmail.com
https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam


Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
268  

 

PENDAHULUAN 

Eksistensi hukum Islam di Indonesia memiliki akar historis yang panjang dan kuat. 

Sejak masa awal masuknya Islam ke Nusantara, hukum Islam telah berinteraksi dengan tradisi 

hukum lokal dan hukum adat. Pada periode kerajaan Islam, penerapan hukum Islam terutama 

terlihat dalam aspek peradilan agama, perkawinan, waris, hingga muamalah. Meskipun 

kedatangannya bersifat gradual dan melalui jalur kultural, hukum Islam perlahan menjadi 

rujukan normatif dan sosial yang membentuk sistem kehidupan masyarakat Muslim di 

Indonesia. Dengan demikian, hukum Islam tidak hanya berdimensi religius, tetapi juga 

menjadi instrumen sosial dan kultural yang mengatur kehidupan bermasyarakat.1 

Perkembangan kelembagaan hukum Islam semakin menemukan momentumnya 

pada masa kolonial. Pemerintah Hindia Belanda, meskipun pada awalnya mengakui eksistensi 

hukum Islam melalui teori receptie in complexu, kemudian menggeser peran hukum Islam 

melalui teori receptie yang membatasi keberlakuannya hanya jika sesuai dengan hukum adat. 

Kendati demikian, lembaga peradilan agama tetap bertahan, meskipun dalam ruang lingkup 

yang terbatas. Realitas ini menunjukkan bahwa meskipun kolonialisme berupaya menekan, 

hukum Islam tetap memiliki daya hidup di tengah masyarakat Muslim dan terus berkembang 

sebagai bagian dari identitas keagamaan.2 

Setelah Indonesia merdeka, eksistensi hukum Islam mengalami revitalisasi melalui 

pembentukan kelembagaan formal yang diakui negara. Peradilan agama mendapat legitimasi 

konstitusional sebagai salah satu pelaksana kekuasaan kehakiman, khususnya dalam bidang 

perkawinan, waris, wasiat, hibah, zakat, wakaf, dan ekonomi syariah. Kehadiran Undang-

Undang Nomor 7 Tahun 1989 tentang Peradilan Agama yang kemudian diperkuat dengan 

UU Nomor 3 Tahun 2006 dan UU Nomor 50 Tahun 2009 menegaskan posisi peradilan 

agama sebagai lembaga hukum yang mandiri. Hal ini menandai babak baru perkembangan 

kelembagaan hukum Islam yang tidak hanya sebatas kultural, tetapi juga memperoleh 

legitimasi struktural dalam sistem hukum nasional.3 

 
1 Dahlia Haliah Ma’u, “Eksistensi Hukum Islam Di Indonesia (Analisis Kontribusi dan Pembaruan Hukum 
Islam Pra dan Pasca Kemerdekaan Republik Indonesia),” Jurnal Ilmiah Al-Syir’ah 15, no. 1 (2018), 
https://doi.org/10.30984/as.v15i1.471. 
2 Achmad Irwan Hamzani dan Soesi Idayanti, “THE EVOLUTION OF ISLAMIC LAW IN INDONESIA: 
A SOCIO-HISTORICAL PERSPECTIVE ON ITS STRUGGLE FOR EXISTENCE,” Hamdard Islamicus 47, 
no. 1 (2024), https://doi.org/10.57144/hi.v47i1.891. 
3 Sirman Dahwal dan Dimas Dwi Arso, “STUDI TENTANG TEORI-TEORI HUKUM ISLAM YANG 
BERHUBUNGAN DAN MENDUKUNG KEBERADAAN PERADILAN AGAMA DI INDONESIA,” 

AL IMARAH : JURNAL PEMERINTAHAN DAN POLITIK ISLAM 8, no. 1 (2024): 117, 
https://doi.org/10.29300/imr.v8i1.3466. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
269  

 

Selain peradilan agama, lembaga-lembaga lain yang terkait dengan hukum Islam juga 

berkembang pesat, seperti Badan Amil Zakat Nasional (BAZNAS), Badan Wakaf Indonesia 

(BWI), hingga lembaga keuangan syariah. Pertumbuhan kelembagaan ini memperlihatkan 

bahwa hukum Islam di Indonesia tidak hanya terbatas pada aspek yudisial, tetapi juga 

merambah ke sektor sosial-ekonomi. Penguatan kelembagaan tersebut semakin menegaskan 

peran hukum Islam dalam mendukung pembangunan nasional, baik dalam dimensi spiritual 

maupun material, serta memperkuat identitas keislaman dalam bingkai kebangsaan.4 

Dengan demikian, eksistensi dan perkembangan kelembagaan hukum Islam di 

Indonesia mencerminkan dinamika antara tradisi, kolonialisme, dan modernisasi hukum. 

Dari institusi tradisional hingga pengakuan formal dalam sistem hukum negara, hukum Islam 

terus beradaptasi dengan perubahan zaman tanpa kehilangan substansi normatifnya. Posisi 

hukum Islam yang semakin kokoh dalam struktur kelembagaan negara menunjukkan bahwa 

ia telah menjadi bagian integral dari sistem hukum nasional. Oleh karena itu, penelitian 

mengenai eksistensi dan perkembangan kelembagaan hukum Islam di Indonesia menjadi 

penting untuk memahami proses integrasi hukum agama dalam konteks negara bangsa yang 

plural.5 

 

METODE PENELITIAN 

 Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan historis sosiologis. 

Pendekatan historis digunakan untuk menelusuri proses perkembangan kelembagaan hukum 

Islam sejak masa pra-kolonial, kolonial, hingga era kontemporer, sedangkan pendekatan 

sosiologis dipakai untuk menganalisis interaksi kelembagaan hukum Islam dengan 

masyarakat serta hubungannya dengan sistem hukum nasional. Sumber data yang digunakan 

meliputi data primer berupa peraturan perundang undangan terkait hukum Islam di 

Indonesia serta data sekunder berupa literatur akademis, jurnal, dan dokumen penelitian 

relevan. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi pustaka dengan menelaah 

dokumen hukum, buku, dan hasil penelitian terdahulu. Analisis data dilakukan secara 

deskriptif-analitis dengan langkah mengklasifikasi data berdasarkan periode sejarah, 

 
4 Abu Rokhmad, “Institutions and Contributions to Islamic Law in Indonesia’s Legal System,” Walisongo Law 
Review (Walrev) 3, no. 1 (2021): 21–44, https://doi.org/10.21580/walrev.2021.3.1.7282. 
5 Siti Rohmah dan Azka Rasyad Alfatdi, “From Living Law to National Law: Theoretical Reconstruction of 
Applying Islamic Law in Indonesia,” Peradaban Journal of Law and Society 1, no. 1 (2022), 
https://doi.org/10.59001/pjls.v1i1.19. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
270  

 

mendeskripsikan bentuk eksistensi kelembagaan hukum Islam, serta menganalisis faktor-

faktor yang memengaruhi perkembangannya dalam kerangka pluralisme hukum di Indonesia. 

 

PEMBAHASAN 

Eksistensi dan Legitimasi Hukum Islam dalam Sistem Hukum Nasional 

Keberadaan lembaga-lembaga hukum Islam di Indonesia merupakan hail dari sejarah 

panjang interaksi sitara ajaran Islam, masyarakat, dan negara. Pada masa kerajaan-kerajaan 

Islam, hukum Islam telah dijalankan secara praksis dalam kehidupan sosial, khususnya bidang 

perkawinan, waris, dan muamalah. Namun pada era kolonial Belanda, eksistensi hukum Islam 

dibatasi melalui tori receptie yang menem patkan hukum Islam berlaku hanya sejauh diterima 

oleh hukum adat. Pasca kemerdekaan, paradigma tersebut mengalami pergeseran, ditandai 

dengan pengakuan resmi terhadap Peradilan Agama sebagai bagian dari sistem peradilan 

nasional. Hal ini menegaskan bahwa hukum Islam bukan sekadar norma sosial keagamaan, 

melainkan juga memiliki posisi formal dalam struktur kelembagaan negara.6 

Legitimasi kelembagaan hukum Islam semakin kuat melalui berbagai regulasi. 

Undang-Undang Nomor 7 Tahun 1989 tentang Peradilan Agama (kemudian diperbarui 

dengan UU No. 3 Tahun 2006 dan UU No. 50 Tahun 2009) menegaskan kewenangan 

lembaga in dalam menyelesaikan perkara di bidang perkawinan, waris, hibah, wakaf, zakat, 

infaq, shadaqah, dan ekonomi syariah. Selain itu, Kompilasi Hukum Islam (KHI) yang 

ditetapkan melalui Instruksi Presiden No. 1 Tahun 1991 memberikan landasan hukum 

tertulis yang menjadi rujukan bagi hakim Peradilan Agama. Kehadiran lembaga-lembaga 

seperti Badan mil Zakat Nasional (BAZNAS) dan Dewan Syariah Nasional (DSN-MUl) juga 

memperluas ruang lingkup implementasi hukum Islam di bidang sosial-ekonomi. Dengan 

demikian, eksistensi kelembagaan hukum Islam tidak hanya diakui, tetapi juga mendapatkan 

legitimasi konstitusional dan yuridis dalam sistem hukum nasional Indonesia, meskipun tetap 

harus berdampingan dengan hukum adat dan hukum positif negara dalam keranaka 

pluralisme hukum.7 

Perkembangan kelembagaan hukum Islam di Indonesia tidak bisa dilepaskan dari 

dinamika sejarah kolonial hingga reformasi. Pada masa kolonial Belanda, posisi hukum Islam 

 
6 Fauziati Fauziati dan Syahrizal Abbas, “History and Patterns of Islamic Law Taqnin in Indonesia,” Abdurrauf 
Journal of Islamic Studies (ARJIS) 3, no. 1 (2024): 68–79, https://doi.org/10.58824/arjis.v3i1.103. 
7 Nursalam Nursalam dkk., “Peradilan Agama di Indonesia Pasca UU Nomor 50 Tahun 2009 Tentang 
Perubahan Kedua Atas UU Nomor 7 Tahun 1989,” AHKAM 3, no. 2 (2024): 503–16, 
https://doi.org/10.58578/ahkam.v3i2.3030. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
271  

 

mengalami penyempitan akibat teori receptie yang diperkenalkan Snouck Hurgronje. Teori 

in menegaskan bahwa hukum Islam hanya berlaku jika sesuai atau diterima ole hukum adat. 

Konsekuensinya, lembaga hukum Islam tidak memiliki legitimasi kuat secara kelembagaan, 

meskipun praktik hukum Islam tetap berlangsung di masyarakat, khususnya dalam perkara 

keluarga dan waris. Memasuki masa kemerdekaan, arah kebijakan hukum mulai bergeser. 

Perdebatan tentang dasar negara pada awal kemerdekaan sempat mengemukakan posisi 

hukum Islam, namun kompromi politik menghasilkan Pancasila sebagai konsensus. Meski 

demikian, hukum Islam tetap mendapatkan rang dengan pengakuan eksistensi Peradilan 

Agama. Posisi ini semakin diperkuat dengan lahirnya Undang-Undang Nomor 7 Tahun 1989 

tentang Peradilan Agama, yang memberikan dasar hukum yuridis bagi kelembagaan tersebut. 

Pada masa Orde Bar, legitimasi hukum Islam ditandai dengan lahirnya Kompilasi Hukum 

Islam (KHI) tahun 1991. KHl menjadi kodifikasi hukum Islam yang berlaku di Indonesia, 

khususnya di bidang perkawinan, waris, dan wakaf, Meskipun demikian, rezim Orde Baru 

cenderung mengontrol ketat ekspresi politik Islam sehingga pengakuan terhadap 

kelembagaan hukum Islam tetap terbatas pada ranah privat.8 

Era reformasi membawa perubahan signifikan. Reformasi hukum membuka rang 

yang lebih luas bagi penguatan kelembagaan hukum Islam. Revisi Undang-Undang Peradilan 

Agama (UU No. 3 Tahun 2006 dan UU No. 50 Tahun 2009) memperluas kewenangan 

Peradilan Agama, termasuk dalam penyelesaian sengketa ekonomi syariah. Selain itu, lahirnya 

Undang-Undang Zakat (1999, diperbarui 2011) dan berkembangnya 

lembaga keuangan syariah menandai pelembagaan hukum Islam dalam bidang sosial dan 

ekonomi. Dengan demikian, dari masa kolonial hingga reformasi, dinamika kelembagaan 

hukum Islam di Indonesia menunjukkan pola pasang surut yang dipengaruhi faktor politik, 

namun secara bertahap memperoleh legitimasi formal yang semakin kuat dalam sistem 

hukum nasional.9 

 

Integrasi Hukum Islam ke dalam Hukum Positif 

Integrasi hukum Islam ke dalam hukum positif di Indonesia merupakan proses 

panjang yang berlangsung secara bertahap, seiring dinamika politik dan hukum nasional. Pada 

 
8 Suci Ramadhan, “ISLAMIC LAW, POLITICS AND LEGISLATION: DEVELOPMENT OF ISLAMIC 
LAW REFORM IN POLITICAL LEGISLATION OF INDONESIA,” ADHKI: Journal of Islamic Family Law 
2, no. 1 (2020): 63–76, https://doi.org/10.37876/adhki.v2i1.35. 
9 Nurjamil Nurjamil, “The Existence and Development of Compilation of Sharia Economic Law (KHES) and 
Its Urgency in Resolving Sharia Economic Law Disputes in Indonesia,” Ipso Jure 1, no. 3 (2024): 15–27, 
https://doi.org/10.62872/42056d19. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
272  

 

awalnya, hukum Islam hadir sebagai norma sosial yang dipraktikkan masyarakat Muslim, 

terutama dalam bidang keluarga, waris, dan muamalah. Namun, pada masa kolonial Belanda,  

hukum Islam dipersempit melalui tori receptie yang menundukkan keberlakuannya pada 

hukum adat. Hal ini menyebabkan hukum Islam tidak memperoleh kedudukan yang setara 

dengan hukum Barat, meskipun secara sosiologis tetap dijalankan oleh masyarakat. Setelah 

kemerdekaan, integrasi hukum Islam mulai menemukan jalannya melalui pengakuan 

kelembagaan. Pembentukan Peradilan Agama menjadi langkah awl penting karena 

menempatkan hukum Islam dalam struktur peradilan nasional, Proses in berlanjut dengan 

lahirnya Undang-Undang Nomor 7 Tahun 1989 tentang Peradilan Agama, yang secara 

yuridis mengukuhkan kewenangan lembaga ini. Instruksi Presiden Nomor 1 Tahun 1991 

tentang Kompilasi Hukum Islam semakin memperkuat posisi hukum Islam dengan 

memberikan kodifikasi resmi sebagai pedoman bagi hakim.10 

Era reformasi mempercepat proses integrasi hukum Islam dalam ranah hukum 

positif. Revisi undang-undang peradilan agama (UU No, 3 Tahun 2006 dan UU No. 50 

Tahun 2009) memperluas kewenangan peradilan dalam menyelesaikan sengketa ekonomi 

syariah. Selain itu, pengesahan UU Zakat, UU Wakaf, serta regulasi perbankan dan keuangan 

syariah menegaskan bahwa hukum Islam tidak hanya diakui dalam lingkup keluarga, tetapi 

juga dintegrasikan ke dalam hukum positif di bidang sosial-ekonomi. Dengan demikian, 

integrasi hukum Islam dalam sistem hukum nasional menunjukkan pola evolutif: dari norma 

sosial ke hukum negara, dari pengakuan terbatas menuju legitimasi formal, hingga kini 

menjadi bagian penting dari konstruksi hukum nasional Indonesia. 

Sejarah perkembangan hukum Islam di Indonesia tidak dapat dipisahkan dari sejarah 

perkembangan Islam itu sendiri. Hukum Islam merupakan bagian yang penting, jika tidak 

disebut yang terpenting, dalam Islam. Hukum Islam adalah representasi pemikiran Islam, 

manifestasi yang paling khas dari pandangan hidup Islam dan intisari dari Islam itu sendiri.11 

Hukum  Islam  dalam  perspektif  teori  ilmu  hukum,  harus  dibedakan  antara  syariat  Islam 

dan Hukum Islam. syariat Islam di kalangan para ahli hukum Islam berbeda–beda pendapat 

dalam mendifinisikan atau memformulasikan tentang syariat Islam.12 Hukum  Islam  

adalahrepresentasi  pemikiran  Islam, manifestasi yang paling khas dari pandangan hidup 

 
10 Achmad Irwan Hamzani dan Soesi Idayanti, “THE EVOLUTION OF ISLAMIC LAW IN INDONESIA.” 
11 Ma’u, “Eksistensi Hukum Islam Di Indonesia (Analisis Kontribusi dan Pembaruan Hukum Islam Pra dan 
Pasca Kemerdekaan Republik Indonesia).” 
12 Sri Hariati, The Existence And Binding Force Of The Compilation Of Islamic Law As The Basis For 
Religious Court Decisions In Indonesia, Jurnal Kompilasi Hukum Volume 10, No. 1, Juni 2025, t.t. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
273  

 

Islam dan intisari dari Islam itu sendiri.  Hukum Islam masuk di Indonesia bersamaan dengan 

masuknya agama Islam di negara Indonesia.13 

 Hukum Islam sebagai suatu sistem hukum yang lengkap dan universal perlu difahami 

secara  menyeluruh  oleh  segenap  umat  manusia,  karena  kesalahan  dalam  memahami  

hukum  Islam  akan  berdampak  pada  semakin  menjauhnya  hukum  dari  manusia,  atau  

terlepasnya  fungsi  pranata  hukum  dalam  masyarakat.14 Dalam  perkembangan  dan  

pembentukan  hukum  Islam  di  Indonesia,  kemudian  muncul  kembali  teori  eksistensi  

yang  menerangkan  adanya  bahwa  hukum  Islam  ada  di  dalam  hukum  Nasional.15  Dalam  

Pembentukan  hukum  Islam  di  Indonesia  melalui  dua  jalur  yakni  Jalur  Legislasi  yakni  

perundang-undangan  nasional  maupun  nonlegislasi  yakni  diluar  perundang-undangan. 

Dengan demikian keberadaan hukum Islam pada era reformasi tidak hanya terjadi pada 

tataran struktural melainkan juga tataran kultural, Karena itu transformasi hukum Islam selain 

jalur legislasi dalam bentuk perundang-undangan, lebih  strategis  justru  jalur  nonlegislasi  

di  luar  perundang-undangan  yakni  secara  kultural.16 

Eksistensi Hukum Islam dalam sistem hukum nasional Indonesia memiliki akar 

historis dan yuridis yang kuat. Meskipun Indonesia bukan negara Islam, keberadaan Hukum 

Islam diakui dan dihormati dalam kerangka negara hukum berdasarkan Pancasila dan UUD 

1945. Secara konstitusional, dasar hukum untuk mengintegrasikan nilai-nilai Islam dalam 

sistem hukum nasional dapat dilacak melalui Ketetapan MPR No. IV/MPR/1999 tentang 

GBHN yang menegaskan bahwa pembangunan hukum nasional harus bersumber pada nilai 

agama, termasuk nilai-nilai Islam.17 

Di bidang kelembagaan, Hukum Islam telah memperoleh legitimasi melalui eksistensi 

Peradilan Agama, yang merupakan bagian dari sistem peradilan nasional. Pengadilan Agama 

memiliki kewenangan absolut untuk mengadili perkara perdata bagi umat Islam, terutama 

dalam hal perkawinan, waris, hibah, wakaf, zakat, dan ekonomi syariah. Peradilan ini berada 

 
13 Umar Shofi, Rina Septiani, Eksistensi Dan Penerapan Hukum Islam Dalam Hukum Positif Indonesia, Jurnal 
Sosial Dan Teknologi (Sostech) Volume 2, Number 8, Agustus 2022. 
14 Rahmat Rosyadi, Rais Ahmad, Formalisasi Syari’at Islam Dalam Perspektif Tata Hukum Indonesia, Ghalia Indo-
Nesia, Bogor, Cetakan I. 2006. Hal. 9 . 
15 Lutfi Rahmatullah, Eksistensi Hukum Islam Di Tengah Keragaman Budaya Indonesia, Jurnal Al-Manahij, Vol. 
10, No, 1, 2016. 
16 Ichtijanto, “Prospek Peradilan Agama Sebagai Peradilan Negara dalam Sistem Politik Hukum di Indonesia”, 
dalam Amrullah Ahmad, Dimensi Hukum Islam dalam Sistem Hukum Nasional, Gema Insani Press, 
Jakarta,1996, 182-183. 
17 Tomi Saladin, “Kedudukan Hukum Islam dalam Sistem Hukum Nasional di Indonesia,” Inklusif: Jurnal 
Pengkajian Penelitian Syariah dan Ilmu Hukum 4, no. 2 (2021): 157–172. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
274  

 

dalam satu sistem peradilan yang terpadu di bawah Mahkamah Agung.18 Namun demikian, 

integrasi Hukum Islam dalam sistem hukum nasional tidak sepenuhnya berjalan tanpa 

hambatan. Tantangan utama adalah adanya dualisme hukum antara hukum agama dan 

hukum nasional, terutama dalam perkara yang melibatkan pihak non-Muslim. yang 

berlangsung secara alami maupun melalui institusi sosial keagamaan. Masyarakat Indonesia 

yang mayoritas beragama Islam telah sejak lama menjalankan ajaran-ajaran syariat secara 

turun-temurun, baik dalam praktik keagamaan, muamalah, maupun hukum keluarga, jauh 

sebelum hukum tersebut dilembagakan secara formal oleh negara. 

Tantangan terbesar adalah menciptakan harmonisasi antara normanorma Hukum 

Islam dengan prinsip-prinsip hukum nasional dan internasional, terutama dalam menjaga 

keadilan, toleransi, dan hak asasi manusia dalam masyarakat yang plural. Selain integrasi 

secara yuridis dan kelembagaan, keberadaan Hukum Islam juga menunjukkan bentuk 

integrasi sosiologis yang signifikan dalam praktik kehidupan masyarakat Indonesia. Integrasi 

sosiologis merujuk pada penerimaan, adaptasi, dan internalisasi nilai-nilai Hukum Islam 

dalam tatanan sosial, budaya, dan moral masyarakat,19 

Dari beberapa pokok pikiran yang melatarbelakangi lahirnya Kompilasi Hukum 

Islam sebagaimana tersebut di atas, dapatlah dipahami bahwa perumusan Kompilasi Hukum 

Islam itu dimaksudkan sebagai upaya pembaruan hukum Islam di Indonesia demi 

terwujudnya kepastian hukum Islam dan agar hukum Islam itu relevan dengan perkembangan 

zaman dalam konteks keindonesiaan, karena kitab-kitab fiqh yang disusun para ahli hukum 

Islam beberapa abad lalu yang menjadi rujukan para hakim di Pengadilan Agama diyakini 

tidak dapat menjamin terwujudnya dua hal di atas, sebab, sebagaimana telah disebutkan, 

kitab-kitab Fiqh itu berbentuk uraian-uraian yang mengandung pendapat pendapat para ahli 

hukum Islam dengan segala perbedaannya, dan pada umumnya kitab-kitab tersebut disusun 

pada zaman di mana hukum Islam sedang mengalami stagnasi karena lemahnya semangat 

ijtihad di kalangan umat Islam. Begitu juga, ilmu pengetahuan yang berpengaruh besar 

terhadap kehidupan masyarakat masa itu belum semaju sekarang, sehingga relevansi kitab-

kitab fiqh tersebut dengan kehidupan kontemporer masih perlu dipertanyakan.  

Teori-teori berlakunya hukum Islam di atas berpengaruh terhadap pemikiran politik 

hukum nasional yang memberikan ruang lebih terbuka bagi pemberlakuan hukum Islam 

 
18 Asep Saepullah, “Kewenangan Peradilan Agama dalam Perkara Ekonomi Syariah,” Mahkamah: Jurnal Kajian 
Hukum Islam 1, no. 2 (2020): abstrak & hlm. 1–2. 
19 Abdul Manan, Reformasi Hukum Islam di Indonesia, (PT.RajaGrafindo Persada, Jakarta,2006). hal. 2. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
275  

 

sebagai hukum positif di Indonesia. Hal ini ditandai dengan diundangkannya Undang-

Undang Nomor 14 Tahun 1970 tentang Ketentuan Ketentuan Pokok Kekuasaan 

Kehakiman. Pasal 10 ayat (1) dari Undang-Undang ini menyatakan bahwa badan peradilan 

dibagi ke dalam empat lingkungan, yaitu peradilan umum, peradilan agama, peradilan militer, 

dan peradilan tata usaha negara.20  Selanjutnya, hukum yang bernuansa Islam resmi menjadi 

hukum positif (lex positiva/ius constitutum) sejak diundangkannya Undang-Undang Nomor 

1 Tahun 1974 tentang Perkawinan, yang kemudian dijabarkan dengan Peraturan Pemerintah 

Nomor 9 Tahun 1975. Undang-Undang ini berlaku bagi seluruh rakyat Indonesia dari 

berbagai agama tetapi nuansa keislamannya sangat kental, sehingga tidak heran apabila dalam 

proses legislasinya terjadi pergumulan politik yang ditandai tarik-menarik antara kelompok 

yang pro dan yang kontra terhadap rumusan pasal-pasal yang dinilai krusial dan kontroversial 

sebagai pengaruh dari semangat deislamisasi hukum Islam di satu sisi, dan formalisasinya di 

sisi yang lain. Dalam perkembangan berikutnya, diundangkanlah UndangUndang Nomor 7 

Tahun 1989 tentang Peradilan Agama.21 

Usaha untuk memantapkan kedudukan Peradilan Agama sudah lama dirintis oleh 

Departemen Agama (sekarang disebut Kementerian Agama). Kegiatan penyusunan 

Rancangan Undang-Undang tentang Peradilan Agama sudah dimulai sejak tahun 1961, 

namun secara konkret baru terlaksana pada tahun 1971 berdasarkan Instruksi Presiden 

Nomor 15 Tahun 1970 Tentang Tata Cara Mempersiapkan Rancangan Undang-Undang dan 

Rancangan Peraturan Pemerintah. Setelah melalui pembahasan yang cukup lama, Undang-

Undang tentang Peradilan Agama tersebut baru dapat diundangkan pada tanggal 29 

Desember 1989. Agar dapat melaksanakan kewenangan yurisdiksi di atas, Pengadilan Agama 

memerlukan perangkat hukum material berupa hukum tertulis yang menjamin keseragaman 

putusan hukum.22 

Dalam perkembangan berikutnya, sejalan dengan tuntutan reformasi dan otonomi 

daerah, politik hukum yang dimainkan pemerintah Orde Reformasi semakin membuka 

 
20 Undang-Undang Nomor 14 Tahun 1970 selanjutnya diubah dengan UndangUndang Nomor 35 Tahun 1999 
tentang Perubahan atas Undang-Undang Nomor 14 Taun 1970 tentang Ketentuan Ketentuan Pokok 
Kekuasaan Kehakiman. 
21 Undang-Undang. Nomor.7 Tahun 1989 selanjutnya diubah dengan UndangUndang.Nomor.3 Tahun 2006 
tentang Perubahan atas Undang-Undang.Nomor 7 Tahun 1989 tentang Peradilan Agama dan diubah lagi 
dengan Undang-Undang Nomor 50 Tahun 2009 tentang Peradilan Agama . 
22 Kitab-kitab tersebut adalah: Al-Bajuri, Fath al Mu’in, Syarqowi ‘ala al-Tahrir, Qalyubi/Mahalli, Fath al-
Wahhab dengan Syarah-nya, Tuhfah, Targhib al-Musytaq, Qawanin Syariyah li al-Sayyid Utsman ibn Yahya, 
Qawanin Syar’iyah li al-Sayyid Shadaqah Dahlan, Syamsuri fi al-Faraidl, Bughyah al- Mustarsyidin, al-Fiqh Ala 
al. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
276  

 

peluang bagi legislasi hukum Islam baik di tingkat nasional maupun daerah yang tentu akan 

semakin memperkuat eksistensi hukum Islam di Indonesia. Dengan demikian hukum Islam 

di samping eksis sebagai ketentuan perundang-undangan juga eksis dalam bentuk norma yang 

mengatur prilaku umat Islam Indonesia dalam kehidupan sehari-hari baik individual maupun 

sosial sekaligus sebagai bentuk pengamalan ajaran agama Islam yang diyakini kebenarannya. 

 

KESIMPULAN 

Eksistensi dan perkembangan kelembagaan hukum Islam di Indonesia menunjukkan 

perjalanan panjang yang penuh dinamika, mulai dari masa pra-kolonial, kolonial, hingga era 

reformasi dan kontemporer. Pada masa kerajaan Islam, hukum Islam telah dipraktikkan 

secara sosial dan kultural, terutama dalam bidang keluarga, waris, dan muamalah. Namun, 

masa kolonial membawa penyempitan melalui teori receptie yang membatasi keberlakuannya. 

Pascakemerdekaan, arah kebijakan hukum berubah dengan adanya pengakuan konstitusional 

terhadap peradilan agama dan lahirnya regulasi penting seperti UU Peradilan Agama, 

Kompilasi Hukum Islam, serta undang-undang di bidang zakat, wakaf, dan ekonomi syariah. 

Proses integrasi hukum Islam ke dalam hukum positif di Indonesia berlangsung secara 

evolutif: dari norma sosial menuju hukum negara, dari pengakuan terbatas menjadi legitimasi 

formal. Era reformasi mempercepat penguatan kelembagaan hukum Islam melalui perluasan 

kewenangan peradilan agama serta pelembagaan di sektor sosial-ekonomi. Hal ini 

membuktikan bahwa hukum Islam bukan sekadar norma keagamaan, tetapi telah menjadi 

bagian integral dari sistem hukum nasional. Meskipun demikian, tantangan tetap ada, 

terutama terkait dualisme hukum, pluralisme masyarakat, serta kebutuhan harmonisasi 

dengan prinsip-prinsip hukum nasional dan internasional. Oleh karena itu, upaya kolaboratif 

antara ulama, akademisi, dan pembuat kebijakan diperlukan untuk menjaga relevansi hukum 

Islam agar tetap adaptif terhadap perkembangan zaman. Dengan demikian, hukum Islam 

dapat terus berkontribusi dalam membangun sistem hukum nasional yang adil, inklusif, dan 

sesuai dengan nilai-nilai Pancasila. 

  



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
277  

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdul Manan, Reformasi Hukum Islam di Indonesia, (PT.RajaGrafindo Persada, Jakarta,2006). 

hal. 2. 

Achmad Irwan Hamzani dan Soesi Idayanti. “THE EVOLUTION OF ISLAMIC LAW IN 

INDONESIA: A SOCIO-HISTORICAL PERSPECTIVE ON ITS STRUGGLE 

FOR EXISTENCE.” Hamdard Islamicus 47, no. 1 (2024). 

https://doi.org/10.57144/hi.v47i1.891. 

Asep Saepullah, “Kewenangan Peradilan Agama dalam Perkara Ekonomi Syariah,” 

Mahkamah: Jurnal Kajian Hukum Islam 1, no. 2 (2020): abstrak & hlm. 1–2. 

Dahwal, Sirman, dan Dimas Dwi Arso. “STUDI TENTANG TEORI-TEORI HUKUM 

ISLAM YANG BERHUBUNGAN DAN MENDUKUNG KEBERADAAN 

PERADILAN AGAMA DI INDONESIA.” AL IMARAH : JURNAL 

PEMERINTAHAN DAN POLITIK ISLAM 8, no. 1 (2024): 117. 

https://doi.org/10.29300/imr.v8i1.3466. 

Fauziati, Fauziati, dan Syahrizal Abbas. “History and Patterns of Islamic Law Taqnin in 

Indonesia.” Abdurrauf Journal of Islamic Studies (ARJIS) 3, no. 1 (2024): 68–79. 

https://doi.org/10.58824/arjis.v3i1.103. 

Ichtijanto, “Prospek Peradilan Agama Sebagai Peradilan Negara dalam Sistem Politik Hukum di 

Indonesia”, dalam Amrullah Ahmad, Dimensi Hukum Islam dalam Sistem Hukum Nasional, 

Gema Insani Press, Jakarta,1996, 182-183. 

Lutfi Rahmatullah, Eksistensi Hukum Islam Di Tengah Keragaman Budaya Indonesia, Jurnal 

Al-Manahij, Vol. 10, No, 1, 2016. 

Ma’u, Dahlia Haliah. “Eksistensi Hukum Islam Di Indonesia (Analisis Kontribusi dan 

Pembaruan Hukum Islam Pra dan Pasca Kemerdekaan Republik Indonesia).” Jurnal 

Ilmiah Al-Syir’ah 15, no. 1 (2018). https://doi.org/10.30984/as.v15i1.471. 

Nurjamil, Nurjamil. “The Existence and Development of Compilation of Sharia Economic 

Law (KHES) and Its Urgency in Resolving Sharia Economic Law Disputes in 

Indonesia.” Ipso Jure 1, no. 3 (2024): 15–27. https://doi.org/10.62872/42056d19. 

Nursalam, Nursalam, Muhammad Shuhufi, dan Lomba Sultan. “Peradilan Agama di 

Indonesia Pasca UU Nomor 50 Tahun 2009 Tentang Perubahan Kedua Atas UU 

Nomor 7 Tahun 1989.” AHKAM 3, no. 2 (2024): 503–16. 

https://doi.org/10.58578/ahkam.v3i2.3030. 

Rahmat Rosyadi, Rais Ahmad, Formalisasi Syari’at Islam Dalam Perspektif Tata Hukum Indonesia, 

Ghalia Indo-Nesia, Bogor, Cetakan I. 2006. Hal 9. 

Ramadhan, Suci. “ISLAMIC LAW, POLITICS AND LEGISLATION: DEVELOPMENT 

OF ISLAMIC LAW REFORM IN POLITICAL LEGISLATION OF 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
278  

 

INDONESIA.” ADHKI: Journal of Islamic Family Law 2, no. 1 (2020): 63–76. 

https://doi.org/10.37876/adhki.v2i1.35. 

Rohmah, Siti, dan Azka Rasyad Alfatdi. “From Living Law to National Law: Theoretical 

Reconstruction of Applying Islamic Law in Indonesia.” Peradaban Journal of Law and 

Society 1, no. 1 (2022). https://doi.org/10.59001/pjls.v1i1.19. 

Rokhmad, Abu. “Institutions and Contributions to Islamic Law in Indonesia’s Legal 

System.” Walisongo Law Review (Walrev) 3, no. 1 (2021): 21–44. 

https://doi.org/10.21580/walrev.2021.3.1.7282. 

Sri Hariati, The Existence And Binding Force Of The Compilation Of Islamic Law As The 

Basis For Religious Court Decisions In Indonesia, Jurnal Kompilasi Hukum Volume 

10, No. 1, Juni 2025. 

Tomi Saladin, “Kedudukan Hukum Islam dalam Sistem Hukum Nasional di Indonesia,” 

Inklusif: Jurnal Pengkajian Penelitian Syariah dan Ilmu Hukum 4, no. 2 (2021): 157–172. 

Umar Shofi, Rina Septiani, Eksistensi Dan Penerapan Hukum Islam Dalam Hukum Positif 

Indonesia, Jurnal Sosial Dan Teknologi (Sostech) Volume 2, Number 8, Agustus 2022. 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

▪ Hak Kekayaan Intelektual (HKI) sebagai Objek 
Jaminan Pembiayaan dalam Perspektif Hukum 
Ekonomi Syariah 

▪ Konsep Kafa’ah dalam Prespektif Imam Malik dan 
Imam Syafi’i: Analisis Metodologi Ushul Fikih 

▪ Peran Istri sebagai Pencari Nafkah dan Dampaknya 
terhadap Keutuhan Rumah Tangga Perspektif Islam 

▪ Implikasi Normatif dan Sosial Perjanjian Pra-Nikah 
Perspektif Hukum Keluarga Islam di Indonesia 

▪ Konsep Nabawi dalam Membangun Keharmonisan 
Rumah Tangga 

▪ The Boycott of Israeli Products From The 
Perspective Of Sadz Al-Dzarai’: A Normative 
Analysis Within Islamic Law 

▪ Implementation of The Wakalah Bil Ujroh Contract 
in Financing Products at Islamic Financial 
Institutions 

▪ Analysis of Legal Policy Implementation Against 
Perpetrators of Child Bullying 

▪ Deconstructing Mu’asyarah Bi Al-Ma’ruf: Toward A 
Gender-Just Framework of Islamic Family Law 

▪ Kafa’ah dalam Perkawinan Perspektif Maqasid Al-
Syari’ah (Studi Kasus pada Pesantren Darul Ma’sum dan 
Yayasan Darussalam Kabupaten Probolinggo) 

▪ Eksistensi dan Perkembangan Kelembagaan Hukum 
Islam di Indonesia 

▪ Perlindungan Hukum terhadap Fenomena 
Perkawinan Siri Dibawah Umur tanpa Wali di 
Kabupaten Lumajang 

▪ From Formal Validity to Ethical Accountability: 
Good Faith in Sharia Electronic Contracts Under 
Indonesian Law 

▪ The Genealogy of Taqnin Al-Ahkam And Its Initial 
Implementation In The Ottoman Empire 

▪ Legal Protection for Parties When MPD Fails to 
Collect Notarial Protocols 

▪ Raising the Marriage Age, Raising Dispensations? 
Evidence From the Malang Religious Court After 
Constitutional Court Decision no. 22/PUU-
XV/2017 

▪ Review of Islamic Law and Law no. 1 of 1974 and 
Constitutional Court Decision no. 46/PUU-
VIII/2010 Concerning Siri Marriage Law: The 
Position of Wives, Children And Property 

▪ Juridical Review of Marriage Contracts For 
Pregnant Women In Islamic Law And National Law 

▪ Sharia Economic Law on The Growth of Micro, 
Small, And Medium Enterprises (UMKM) In The 
Digital Era 

 

 

  

E d i s i :  V o l u m e  9  N o m o r   2 
J u l i   -   D e s e m b e r  2 0 2 5 



 

H a k a m 

Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 
e-ISSN : 25808052  |  p-ISSN : 2829-5803 
 
DOI: https://doi.org/10.33650/jhi 
 
 
 

Volume 9 Nomor 2, Juli – Desember 2025 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Editorial Office: 
 
Program Studi Hukum Keluarga (Ahwal Syakhshiyah) 
Fakultas Agama Islam Universitas Nurul Jadid,  
Paiton, Probolinggo, Jawa Timur, Indonesia 67291.  
Telepon: 0888 30 78899, Hp: 082232108969 
Email: hukumkeluarga.fai@unuja.ac.id 
Website: https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam/index   

https://doi.org/10.33650/jhi
https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam/index


H a k a m 
Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 
 
Editor In Chief 
Muhammad Zainuddin Sunarto, Sinta ID 6116528, Universitas Nurul Jadid, 
Probolinggo, Indonesia 

 
Editorial Board 
Daniel Fernandez Kranz, Scopus ID 12797471200, Instituto de Empresa 
University, Segovia, Spain, Spain 
Mohammad Fadel, Scopus ID 39261404000, University of Toronto, Canada, 
Canada 
Joana Salifu Yendork, Scopus ID 56328263000, University of Ghana, Ghana, 
Ghana 
Siti Muna Hayati, Scopus ID, UIN Sunan Kalijogo Yogyakarta 
Slawa Rokicki, Scopus ID 56404564000, University College Dublin, Ireland, 
Ireland 
Khoirul Hidayah, Scopus ID 57203353119, Universitas Islam Negeri Maulana 
Malik, Malang, Indonesia 
Akhmad Farid Mawardi Sufyan, Scopus ID 57266242300, Institut Agama 
Islam Negeri Madura, Pamekasan, Indonesia 
Zakiyatul Ulya, Scopus ID 57218455431, Universitas Islam Negeri Sunan 
Ampel Surabaya, Indonesia 
 

Reviewers 
Ewa Batyra, Scopus ID 57192590667, The Max Planck Institute for 
Demographic Research, Germany, Germany 
Elizabeth Agey, Scopus ID 57204005122, University of California Santa 
Barbara, United States of America, United States 
Olympia L.K. Campbell, Scopus ID 57221476734, Institute For Advanced 
Study in Toulouse, France, France 
Xiangming Fang, Scopus ID 36339202800, China Agricultural University, 
Beijing, China, China 
Rihab Grassa, Scopus ID 55505935200, Manouba University, Tunisia, Tunisia 
Junghua Hung, Scopus ID 8574630700, National Central University, Taoyuan, 
Taiwan, Taiwan, Province of China 
Rüdiger Lohlker, Scopus ID 6506783480, Northwest University, Xi'an, China, 
China 
Marco Alfano, Scopus ID 57527411400, University College London, United 
kingdom, United Kingdom 



Dhofir Catur Bashori, Scopus ID, Universitas Muhammadiyah Jember, 
Indonesia 
Muslihun -, Scopus ID, Institut KH Abdul Chalim Pacet Mojokerto, Indonesia 
Siti Khoirotul Ula, Scopus ID, Universitas Islam Negeri Sayyid Ali 
Rahmatullah Tulungagung, Indonesia 
Nur Lailatul Musyafa’ah, Scopus ID 57353220700, Universitas Islam Negeri 
Sunan Ampel Surabaya, Indonesia 
 
 

English Language Advisor 
Achmad Naufal Irsyadi, Sinta ID 6704870, Universitas Nurul Jadid, 
Probolinggo, Indonesia 
 

Layouter 
Faizul Mubarok, Universitas Nurul Jadid, Probolinggo, Indonesia 
  



H a k a m 
Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 

Table of Content 
 

1 HAK KEKAYAAN INTELEKTUAL (HKI) SEBAGAI OBJEK 
JAMINAN PEMBIAYAAN DALAM PERSPEKTIF HUKUM 
EKONOMI SYARIAH 
Diding Jalaludin, Piqi Rizki Padhilah, Umar Rojikin, Muhamad Kholi, 
Tatang Astarudin 
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

181 – 194 

2 PERAN ISTRI SEBAGAI PENCARI NAFKAH DAN DAMPAKNYA 
TERHADAP KEUTUHAN RUMAH TANGGA PERSPEKTIF 
ISLAM 
Muhammad Shidqi Pribadi, Teguh dwi cahyadi 
Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i Jember 

195 – 211 

3 KONSEP NABAWI DALAM MEMBANGUN KEHARMONISAN 
RUMAH TANGGA 
Muhammad Fathur Rachman Imanda, Winning Son Ashari  
Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i Jember 

212 – 227 

4 IMPLEMENTATION OF THE WAKALAH BIL UJROH 
CONTRACT IN FINANCING PRODUCTS AT ISLAMIC 
FINANCIAL INSTITUTIONS 
Muhammad Fikri Auliaurrahman  
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

228 – 242 

5 DECONSTRUCTING MU’ASYARAH BI AL-MA’RUF: TOWARD A 
GENDER-JUST FRAMEWORK OF ISLAMIC FAMILY LAW 
Lina Nur Anisa 
Institut Agama Islam Ngawi 

243 – 266 

6 EKSISTENSI DAN PERKEMBANGAN KELEMBAGAAN HUKUM 
ISLAM DI INDONESIA 
Hasbi Umar, Husin Bafadhal, Reza Rahmatullah 
Universitas Islam Negeri Sulthan Thaha Saifuddin Jambi 

267 – 278 

7 FROM FORMAL VALIDITY TO ETHICAL ACCOUNTABILITY: 
GOOD FAITH IN SHARIA ELECTRONIC CONTRACTS UNDER 
INDONESIAN LAW 
Sigit Nurhadi Nugraha, Abdul Rachmad Budiono, Budi Santoso, Rachmi 
Sulistyarini  
Fakultas Hukum Universitas Brawijaya, Malang, Indonesia 

279 – 303 

8 LEGAL PROTECTION FOR PARTIES WHEN MPD FAILS TO 
COLLECT NOTARIAL PROTOCOLS 
Adinda Mellinia Aurel, Herlindah, Imam Rahmat Sjafi’i 
Universitas Brawijaya Malang, Indonesia 

304 – 326 

9 REVIEW OF ISLAMIC LAW AND LAW NO. 1 OF 1974 AND 
CONSTITUTIONAL COURT DECISION NO. 46/PUU-VIII/2010 
CONCERNING SIRI MARRIAGE LAW: THE POSITION OF 
WIVES, CHILDREN AND PROPERTY 
Syaiful Bakri, Muhammad Abrori  
Sekolah Tinggi Ilmu Syari’ah Darul Falah Bondowoso 

327 – 341 



10 SHARIA ECONOMIC LAW ON THE GROWTH OF MICRO, 
SMALL, AND MEDIUM ENTERPRISES (UMKM) IN THE 
DIGITAL ERA 
Meisa Nur Safitri, Nabila Nurkhafiah, Siti Nurzihan, Afifaturrohmaniyah 
Universitas Islam Negri Sultan Maulana Hasanudin Banten, Indonesia 

342 – 355 

11 KONSEP KAFA’AH DALAM PRESPEKTIF IMAM MALIK DAN 
IMAM SYAFI’I: ANALISIS METODOLOGI USHUL FIKIH  
Nailil Maziyati, Luthfiyah 
Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang, Indonesia 

356 – 375 

12 IMPLIKASI NORMATIF DAN SOSIAL PERJANJIAN PRA-NIKAH 
PERSPEKTIF HUKUM KELUARGA ISLAM DI INDONESIA  
Suwito, Didit Darmawan, Saidah Fiddaroini Harun, Risma A’limathus 
Zuriah 
Universitas Sunan Giri Surabaya, Indonesia 

376 – 394 

13 THE BOYCOTT OF ISRAELI PRODUCTS FROM THE 
PERSPECTIVE OF SADZ AL-DZARAI’: A NORMATIVE 
ANALYSIS WITHIN ISLAMIC LAW 
Ai Samrotul Fauziah 
UIN Sunan Gunung Djati Bandung 

395 – 407 

14 ANALYSIS OF LEGAL POLICY IMPLEMENTATION AGAINST 
PERPETRATORS OF CHILD BULLYING  
Sulistina, Amilia Putri Kartika Sari, Efrilia Yusri, Arindy Sri Musdalifah 
Universitas Nurul Jadid Paiton Probolinggo, Indonesia 

408 – 424 

15 KAFA’AH DALAM PERKAWINAN PERSPEKTIF MAQASID AL-
SYARI’AH (Studi Kasus pada Pesantren Darul Ma’sum dan Yayasan 
Darussalam Kabupaten Probolinggo) 
Muhamad Agus Salim, Fauziyah Putri Meilinda  
Institut Ahmad Dahlan Probolinggo, Indonesia 

425 – 439 

16 PERLINDUNGAN HUKUM TERHADAP FENOMENA 
PERKAWINAN SIRI DIBAWAH UMUR TANPA WALI DI 
KABUPATEN LUMAJANG 
Uswatun Hasanah, Fauziyah Putri Meilinda  
Institut Ahmad Dahlan Probolinggo 

440 – 453 

17 THE GENEALOGY OF TAQNĪN AL-AHKĀM AND ITS INITIAL 
IMPLEMENTATION IN THE OTTOMAN EMPIRE 
Alby Labib Halbana Bunyamin, Abdul Mufti Albasyari   
UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia; Institut Nahdlatul Ulama 
Ciamis, Indonesia 

454 – 468 

18 RAISING THE MARRIAGE AGE, RAISING DISPENSATIONS? 
EVIDENCE FROM THE MALANG RELIGIOUS COURT AFTER 
CONSTITUTIONAL COURT DECISION NO. 22/PUU-XV/2017 
Risma Nur Arifah, Mohd Nurhusairi Bin Mat Hussin, Erik Sabti 
Rahmawati, Anggreani Kharimatuz Zahro 
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia; 
Universiti Malaya, Malaysia 

469 – 483 

19 JURIDICAL REVIEW OF MARRIAGE CONTRACTS FOR 
PREGNANT WOMEN IN ISLAMIC LAW AND NATIONAL LAW 
Yurizka Syahdani Nst, Uswatun Hasanah 
Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary 
Padangsidimpuan, Indonesia 

484 – 501 

 



 
Volume 9 Number 2 (December 2025) | Pages 279 – 303 

Doi: https://doi.org/10.33650/jhi.v9i2.12690  
Submitted: 6 October 2025 | Revised: 16 November 2025 | Accepted: 20 December 2025 | Published: 31 December 2025 
 
 

FROM FORMAL VALIDITY TO ETHICAL ACCOUNTABILITY: 
GOOD FAITH IN SHARIA ELECTRONIC CONTRACTS UNDER 

INDONESIAN LAW 

 
Sigit Nurhadi Nugraha, Abdul Rachmad Budiono, Budi Santoso, Rachmi 

Sulistyarini 
Universitas Brawijaya, Malang, Indonesia  

Email: nurhadisigit@unusia.ac.id 

 
 

ABSTRACT 

The expansion of electronic contracts has significantly transformed sharia-based transactions in the digital 
sphere, yet the prevailing legal framework remains largely anchored in formal validity. Indonesian contract law 
and the Law on Electronic Information and Transactions (ITE Law) primarily assess contract enforceability 
through formal requirements and the legal recognition of electronic documents, offering limited tools to 
evaluate the ethical quality of consent formation. In contrast, Islamic economic law, as articulated in the 
Compilation of Sharia Economic Law (KHES) and the fatwas of the National Sharia Council (DSN-MUI), 
emphasizes trustworthiness, transparency, and substantive justice, but lacks operational parameters suited to 
digital transactions. This normative gap constitutes the central problem addressed in this article. The study aims 
to reconceptualize good faith as ethical accountability and to formulate a parameter-based model for assessing 
sharia electronic contracts. Employing normative legal research with statutory and conceptual approaches, the 
analysis draws upon Indonesian contract law, the ITE Law, KHES, DSN-MUI fatwas, and relevant legal 
doctrines. The findings demonstrate that good faith should be repositioned from a post-dispute corrective 
principle to an ex ante standard of ethical accountability governing contract formation. The article formulates 
five key parameters of good faith: substantive transparency of information, fairness of electronic consent 
processes, balance of bargaining power, consistency between pre-contractual representations and contract 
performance, and prevention of exploitative gains. This model contributes to the literature by bridging the 
fragmentation between positive contract law, digital regulation, and sharia principles. Practically, it offers a 
substantive framework for consumer protection and sharia compliance in Islamic fintech and digital 
marketplaces. 

Keywords : good faith; sharia electronic contracts; information transparency; consumer protection; Islamic economic law 

 

ABSTRAK 

Perkembangan akad elektronik telah memperluas praktik transaksi syariah ke dalam ruang digital, namun 
kerangka hukum yang mengaturnya masih didominasi oleh pendekatan validitas formal. Dalam hukum 
Indonesia, KUH Perdata dan Undang-Undang Informasi dan Transaksi Elektronik (UU ITE) menekankan 
keabsahan kontrak berdasarkan terpenuhinya syarat formal dan pengakuan dokumen elektronik sebagai alat 
bukti, tanpa menyediakan instrumen yang memadai untuk menilai kualitas etis proses persetujuan. Sementara 
itu, hukum ekonomi syariah melalui Kompilasi Hukum Ekonomi Syariah (KHES) dan fatwa-fatwa DSN-MUI 
menuntut amanah, transparansi, dan keadilan substantif, tetapi belum merumuskannya dalam parameter 
operasional yang relevan dengan karakteristik transaksi digital. Kesenjangan inilah yang menjadi fokus utama 
penelitian ini. Artikel ini bertujuan untuk merekonstruksi asas iktikad baik sebagai akuntabilitas etis dan 
merumuskannya ke dalam model parameter yang dapat digunakan untuk menilai akad elektronik syariah. 
Penelitian ini menggunakan metode penelitian hukum normatif dengan pendekatan perundang-undangan dan 
pendekatan konseptual, melalui analisis terhadap KUH Perdata, UU ITE, KHES, fatwa DSN-MUI, serta 
doktrin hukum kontrak dan hukum ekonomi syariah. Temuan penelitian menunjukkan bahwa iktikad baik perlu 
dipahami tidak lagi sebagai asas korektif pasca sengketa, melainkan sebagai standar akuntabilitas etis yang 

Published by Islamic Faculty of Nurul Jadid University, Probolinggo, Indonesia. 
online access at https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam  
e-ISSN 2580-8052 | p-ISSN 2829-5803 

https://doi.org/10.33650/jhi.v9i2.12690
https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam


Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
280  

 

Hakam : Journal of Islamic Law Studies and Islamic Economic Law  
This journal is an open-access article under a CC BY-NC-SA 4.0 International License. © 2025, the author(s) 

bekerja sejak tahap pembentukan akad. Penelitian ini merumuskan lima parameter iktikad baik, yaitu 
transparansi substantif informasi, kewajaran proses persetujuan elektronik, keseimbangan posisi tawar, 
konsistensi antara representasi pra-kontraktual dan pelaksanaan akad, serta pencegahan keuntungan yang 
bersifat eksploitatif. Model ini memberikan kontribusi konseptual dengan menjembatani fragmentasi antara 
hukum kontrak positif, regulasi teknologi informasi, dan prinsip-prinsip syariah. Secara praktis, temuan ini 
berimplikasi pada penguatan perlindungan konsumen dan penyusunan kerangka kepatuhan syariah yang lebih 
substantif bagi fintech syariah dan marketplace digital. 

Kata Kunci: iktikad baik; akad elektronik syariah; transparansi informasi; perlindungan konsumen; hukum ekonomi syariah 

 
 

  



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
281  

 

INTRODUCTION  

Digitalization has fundamentally changed the way contracts are formed, executed, 

and enforced 1. In Indonesia, this transformation is evident in the rapid growth of sharia-

based transactions conducted through digital platforms, ranging from sharia banking 

applications and fintech services to online marketplaces that claim compliance with Islamic 

principles. These developments have normalized the use of electronic contracts in sharia 

transactions, replacing face-to-face agreements with digital consent, standard clauses, and 

increasingly automated processes 2. From a legal perspective, the validity of such electronic 

contracts is rarely questioned. The Indonesian contract law system, through the Civil Code 

and the Electronic Information and Transactions Law (EIT Law), provides a relatively clear 

framework for recognizing electronic agreements as legally binding, as long as the formal 

requirements are met. In practice, when consent has been expressed electronically and legal 

procedures have been followed, the contract is considered valid 3. This formality-oriented 

approach provides legal certainty and efficiency, both of which are important in the digital 

commerce ecosystem. 

The problem is that reliance on formal validity becomes problematic in sharia 

electronic contracts because procedural validity does not always reflect the honesty, fairness, 

and willingness of the parties. In digital transactions that are laden with standard contracts 

and information asymmetry, an agreement may be valid according to positive law, but still 

contain fraud, uncertainty, or practices that are contrary to Islamic legal ethics 4. As an 

illustration, a consumer conducts a sale and purchase transaction through a marketplace that 

claims to be sharia-based. All formal requirements of the electronic contract are fulfilled, but 

 
1 Anita Kamilah et al., “Doktrin Force Majeure Dalam Hukum Perikatan: Implikasi Terhadap Kontrak Bisnis 
Di Era Digital,” Indonesian Journal of Law and Justice 2, no. 4 (April 2025): 11, 
https://doi.org/10.47134/ijlj.v2i4.3870; Zidna Ilma Nafi’a and Ery Agus Priyono, “Perkembangan Hukum 

Perjanjian Di Era Digital : Tinjauan Atas Kontrak Elektronik,” Jurnal Ilmu Hukum, Humaniora Dan Politik 5, 
no. 4 (March 2025): 3327–33, https://doi.org/10.38035/jihhp.v5i4.4452. 
2 Siliwangi Siliwangi, “TRANSFORMASI HUKUM MUAMALAH DI ERA DIGITAL: ANALISIS AKAD 
SYARIAH PADA PLATFORM E-COMMERCE,” Jurnal Ekonomi Dan Bisnis (EKOBIS-DA) 6, no. 02 
(August 2025), https://doi.org/10.58791/febi.v6i02.518. 
3 Ni Luh Gede Mella Septiari and Ni Made Puspautari Ujianti, “Kekuatan Hukum Perjanjian Elektronik 
Dalam Perspektif KUH Perdata Dan UU ITE,” Indonesian Journal of Law and Justice 2, no. 4 (June 2025): 10, 
https://doi.org/10.47134/ijlj.v2i4.4320; Sigit Irianto, “Validity of Contracts in the Digital Era in Indonesia,” 
International Journal of Religion 5, no. 11 (August 2024): 5808–17, https://doi.org/10.61707/7q34h809. 
4 Pristika Handayani, Dian Arianto, and Sazani Sazani, “Legality of Electronic Contracts in the Context of 
Good Faith Principle Application in E-Commerce Transactions within the Modern Economy: A Review 
Based on Wilstheorie,” DiH: Jurnal Ilmu Hukum, August 2024, 211–18, 
https://doi.org/10.30996/dih.v20i2.11509; Dwi Edi Wibowo, “Consumer Protection in the Digital Era: 
Challenges and Solutions from an Islamic Legal Perspective,” Jurnal Ilmiah Mizani: Wacana Hukum, Ekonomi 
Dan Keagamaan 11, no. 2 (October 2024): 473, https://doi.org/10.29300/mzn.v11i2.4752. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
282  

 

at the same time, information about the condition of the goods is not conveyed completely, 

so that the consumer only finds out about the defect after the transaction is complete. Under 

positive law, the contract remains valid and binding because it fulfills the formal requirements 

of an agreement. However, from an Islamic law perspective, this transaction contains 

elements of tadlis and violates the principles of honesty and willingness (tarādin), so that good 

faith as an ethical obligation is not fulfilled. This illustration is clearly evident when reviewing 

reports of digital fraud in Indonesia, which show that by mid-2025, more than 1.2 million 

reports of digital fraud had been received by the Ministry of Communication and Digital 

Affairs 5. This tension reveals a structural gap between positive law and Sharia norms in the 

digital context. Indonesian law emphasizes the fulfillment of formal requirements and 

recognizes good faith as a general principle of contracts, while Islamic law places honesty 

(husn al-niyyah), justice, and the prohibition of gharar, tadlis, and najsh as the main principles of 

transactions 6. The problem is not the absence of norms, but rather the lack of an operational 

framework capable of translating these ethical demands into the assessment of electronic 

contracts. 

The next issue is that existing legal regulations have only partially addressed this 

problem. For example, the Compilation of Sharia Economic Law (KHES) established 

through Supreme Court Regulation (PERMA) No. 2 of 2008 does recognize good faith as a 

fundamental principle in contracts, but does not formulate clear parameters, especially in the 

context of electronic transactions 7. Similarly, the fatwas of the National Sharia Council–

Indonesian Ulema Council (DSN-MUI) also regulate various forms of sharia digital 

transactions, such as electronic money, marketplaces, and dropshipping, but unfortunately 

only focus on the halal status and transaction structure, rather than formulating good faith 

as a comprehensive standard for the ethical accountability of the parties 8. On the other hand, 

 
5 M Razi Rahman, “Indonesia Calls for Joint Action against Online Scams, Data Theft,” Antara News, 2025. 
6 Muhammad Haris Abdul Hakim, Nur Aziz Muslim, and Aminatur Rosidah, “Transformasi Asas Hukum 
Perjanjian Konvensional Melalui Integrasi Nilai-Nilai Syariah,” Jejak Digital: Jurnal Ilmiah Multidisiplin 1, no. 4 
(June 2025): 1465–76, https://doi.org/10.63822/sprg8r44; Muhammad Harfin Zuhdi, “Prinsip-Prinsip Akad 
Dalam Transaksi Ekonomi Islam,” IQTISHADUNA 8, no. 1 (June 2017): 78–115, 
https://doi.org/10.20414/iqtishaduna.v8i1.403. 
7 Nurjamil Nurjamil, “The Existence and Development of Compilation of Sharia Economic Law (KHES) 
and Its Urgency in Resolving Sharia Economic Law Disputes in Indonesia,” Ipso Jure 1, no. 3 (May 2024): 15–
27, https://doi.org/10.62872/42056d19; Halima Tus Sa’diyah et al., “Sejarah Dan Kedudukan Kompilasi 
Hukum Ekonomi Syariah Dalam Peraturan Mahkamah Agung Nomor 2 Tahun 2008 Di Indonesia,” Al-
Huquq: Journal of Indonesian Islamic Economic Law 3, no. 1 (July 2021): 96–118, 
https://doi.org/10.19105/alhuquq.v3i1.3460. 
8 Randhy Nugroho and Ely Nurhayati, “E-Commerce and Ethical Business Practices: The Role of DSN-MUI 
Fatwa,” Share: Jurnal Ekonomi Dan Keuangan Islam 14, no. 1 (May 2025): 67–89, 
https://doi.org/10.22373/share.v14i1.23296; Lutfi Chakim, Nur Hidayah, and Hasanudin Hasanudin, 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
283  

 

various previous studies have discussed good faith in contract law 9, the legality of electronic 

transactions 10, as well as sharia compliance in digital commerce and the like 11. However, 

most of these studies still place good faith as a doctrinal norm or formal requirement, without 

elaborating on its role as an evaluative instrument for ethical behavior in sharia electronic 

contracts. As a result, questions about how good faith should operate beyond formal legal 

validity in digital sharia transactions still receive relatively little attention. 

Referring to the issues that have been mapped out, I argue that the assessment of 

sharia electronic contracts in the Indonesian legal system needs to move beyond formal 

validity towards ethical accountability. Therefore, by analyzing the interaction between the 

 
“FATWA, AUTHORITY, AND DIGITAL TRADE: A Critical Legal-Discursive Analysis of Dropshipping 
Rulings in Indonesia and Egypt,” Jurisdictie: Jurnal Hukum Dan Syariah 16, no. 1 (July 2025): 124–65, 
https://doi.org/10.18860/j.v16i1.31882; Siliwangi, “TRANSFORMASI HUKUM MUAMALAH DI ERA 
DIGITAL: ANALISIS AKAD SYARIAH PADA PLATFORM E-COMMERCE.” 
9 Ery Agus Priyono, “PERANAN ASAS ITIKAD BAIK DALAM KONTRAK BAKU (Upaya Menjaga 
Keseimbangan Bagi Para Pihak),” Diponegoro Private Law Review 1, no. 1 (June 2017); Miftah Arifin, 
“MEMBANGUN KONSEP IDEAL PENERAPAN ASAS IKTIKAD BAIK DALAM HUKUM 
PERJANJIAN,” Jurnal Ius Constituendum 5, no. 1 (May 2020): 66–82, https://doi.org/10.26623/jic.v5i1.2119; 
Huala Adolf, “Prinsip Itikad Baik (Good Faith) Dalam Hukum Kontrak,” BANI Arbitration and Law Journal 1, 
no. 1 (October 2024): 26–42, https://doi.org/10.63400/balj.v1i1.3; Ardiana Hidayah, “Asas Iktikad Baik 
Dalam Kontrak Elektronik,” Solusi 19, no. 2 (2021): 155–64; Niru Anita Sinaga, “PERANAN ASAS ITIKAD 
BAIK DALAM MEWUJUDKAN KEADILAN PARA PIHAK DALAM PERJANJIAN,” JURNAL 
ILMIAH M-PROGRESS 8, no. 1 (May 2021), https://doi.org/10.35968/m-pu.v8i1.186. 
10 Nadia Florensia Tarigan and Dewa Ayu Dian Sawitri, “Legalitas Hukum Pembuatan Kontrak Kerja Sama 
Di Bidang Perdagangan Yang Dilakukan Secara Digital,” Jurnal Media Akademik (JMA) 3, no. 10 (2025); 
Cristien Latidi, “Juridic Review of the Implementation of the Principle of Good Faith in Online Buying 
Transactions,” Estudiante Law Journal 3, no. 3 (February 2023): 333–44, 
https://doi.org/10.33756/eslaj.v3i3.13428; Nurjana Lahangatubun and Andi Muliyono, “Public Trust and 
the Legal Validity of Electronic Signatures in Indonesia,” JIHK 7, no. 1 (June 2025): 499–516, 
https://doi.org/10.46924/jihk.v7i1.311; Nurharsya Khaer Hanafie et al., “Contemporary Agreement Law 
Discussing Electronic Agreements in Electronic Media Transactions on The Aspect of Their Legitimacy,” ed. 
J T Collins, R W Carter, and N Scott, SHS Web of Conferences 149 (November 2022): 3006, 
https://doi.org/10.1051/shsconf/202214903006; Febrihadi Suparidho and Septira Putri Mulyana, “The 
Validity of Electronic Agreements in the Perspective of Indonesian Civil Law,” International Journal of Health, 
Economics, and Social Sciences (IJHESS) 7, no. 2 (2025): 749–53, https://doi.org/10.56338/ijhess.v7i4.9023; 
Dina Berliana, Reka Dewantara, and Yenny Eta Widyanti, “Can Smart Contracts Have a Legality Valid in 
Indonesia?,” International Journal of Business, Law, and Education 6, no. 1 (June 2025): 895–911, 
https://doi.org/10.56442/ijble.v6i1.1079; Dewi Arnita Sari, “Transaction Agreements Through Internet 
Media Electronic Systems (E-Commerce) in the Perspective of Civil Law and Islamic Law,” Al-Bayyinah 6, no. 
2 (2022): 175–86, https://doi.org/10.30863/al-bayyinah.v6i2.3204; Iftinaity Shaumi Rahma et al., 
“Indonesian Legal Protection for Consumers on the Validity of Electronic Contracts in the E-Commerce 
Transactions,” Yuridika 37, no. 3 (2022): 697–714, https://doi.org/10.20473/ydk.v37i3.36976. 
11 Mohd Zulkifli Muhammad et al., “Shariah-Compliant E-Payment Framework in Malaysia: Integrating Fiqh, 
Digital Security and Regulatory Governance,” Journal of Fatwa Management and Research 30, no. 2 (May 2025): 
34–54, https://doi.org/10.33102/jfatwa.vol30no2.638; Mohammed Bashir Ribadu and Wan Nurhayati Wan 
Ab. Rahman, “An Integrated Approach towards Sharia Compliance E-Commerce Trust,” Applied Computing 
and Informatics 15, no. 1 (January 2019): 1–6, https://doi.org/10.1016/j.aci.2017.09.002; Aqmar Syahruddin, 
Husni Mubarak, and Kamaluddin Ahmad, “Islamic Guidelines for Digital Commerce: Fatwa MUI No. 146 
and Its Impact on Indonesia’s E-Commerce Ecosystem,” PAREWA SARAQ: JOURNAL OF ISLAMIC 
LAW AND FATWA REVIEW 3, no. 1 (May 2024): 35–45, https://doi.org/10.64016/parewasaraq.v3i1.35; 
Faizi Faizi et al., “Ensuring Shariah Compliance in the Fintech: A Comprehensive Analysis from Indonesia,” 
Qualitative Research in Financial Markets, October 2025, 1–31, https://doi.org/10.1108/QRFM-05-2025-0129. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
284  

 

Civil Code, the Electronic Information and Transactions Law, the Sharia Economic Law, 

and the fatwa of the Indonesian Ulema Council's Sharia Economics Council, this study aims 

to reconceptualize good faith as a normative bridge between positive law and Islamic ethical 

principles. Rather than being understood solely as an abstract legal doctrine, good faith in 

this article is positioned as a substantive standard for assessing the fairness, transparency, 

and responsibility of the parties in sharia electronic contracts. Conceptually, this study 

contributes by offering a new reading of good faith that does not stop at procedural 

compliance but emphasizes it as a form of ethical accountability in the context of sharia 

digital transactions. Normatively, this article shows how the fragmentation of regulations 

between national contract law and sharia economic law can be bridged through good faith 

as an integrative principle. Meanwhile, in practical terms, the findings of this study provide 

an evaluative framework that can be used to assess the behavior of parties in sharia electronic. 

 

RESEARCH METHOD  

This study is a normative legal study 12, which focuses on doctrinal analysis of the 

regulation of sharia electronic contracts in Indonesia. This approach was chosen because the 

issue being studied is normative in nature, namely the tension between the formal validity of 

electronic contracts and the demands of ethical accountability in sharia law. This study also 

uses a statute approach and a conceptual approach 13. The statutory approach is carried out 

through a review of the Civil Code, the Electronic Information and Transaction Law (EIT 

Law), and the Compilation of Sharia Economic Law (KHES). The conceptual approach is 

used to analyze the concept of good faith in civil law and Islamic law, including the principles 

of Sharia ethics as reflected in the fatwas of the National Sharia Council–Indonesian Ulema 

Council (DSN-MUI). The legal analysis in this study was conducted through a layered 

interpretive framework. Grammatical interpretation was used to understand the normative 

meaning of good faith in relevant legislation. Systematic interpretation was applied to place 

the principle of good faith within the overall national contract law system and its relationship 

with Sharia law. The legal materials used consisted of primary and secondary legal materials. 

Primary legal materials included the Civil Code, the Electronic Information and Transactions 

 
12 Soerjono Soekanto and Sri Mamudji, Penelitian Hukum Normatif: Suatu Tinjauan Singkat (CV. Rajawali, 1986). 
13 Mahmud Marzuki, Penelitian Hukum: Edisi Revisi (Prenada Media, 2017); Soerjono Soekanto and Sri 

Mamudji, Penelitian Hukum Normatif : Suatu Tinjauan Singkat (Jakarta: Rajawali Pers, 2006); Kenneth Einar 
Himma, “Conceptual Jurisprudence: An Introduction to Conceptual Analysis and Methodology in Legal 
Theory,” Revus, no. 26 (December 2015): 6592, https://doi.org/10.4000/revus.3351; John M Kernochan, 
“Statutory Interpretation: An Outline of Method,” Dalhousie Law Journal 3, no. 2 (1976): 333–66. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
285  

 

Law, the KHES, and DSN-MUI fatwas relevant to sharia electronic transactions. Secondary 

legal materials include academic literature in the form of books and journal articles discussing 

contract law, good faith, and sharia economic law. All legal materials are analyzed qualitatively 

through normative legal reasoning to develop arguments regarding good faith as a standard 

of ethical accountability in sharia electronic contracts. 

 

FORMAL VALIDITY OF SHARIA ELECTRONIC CONTRACTS AND THEIR 

LIMITATIONS IN INDONESIAN LAW 

In Indonesian law, the validity of an agreement, including agreements made through 

electronic media, can be determined by referring to the general regime of contract law. Article 

1320 of the Civil Code stipulates four conditions for a valid agreement, namely the existence 

of an agreement between the parties, the capacity to make a contract, a specific object, and 

a cause that is not prohibited 14. This formulation shows that contract law places validity on 

the fulfillment of minimum formal elements, without first assessing the ethical quality of the 

process of forming the agreement. Furthermore, this approach is reaffirmed through Article 

1338 paragraph (1) of the Civil Code, which states that every agreement made legally is valid 

as a law for the parties  15. This means that as long as the requirements of Article 1320 are 

met, the contract obtains full binding force and falls within the autonomy of the parties. In 

this framework, the validity of a contract is understood as a matter of legal enforceability, 

not as an assessment of the balance of positions or substantive justice in contractual 

relationships 16. In addition, the use of electronic means does not change this basic structure. 

The Electronic Information and Transactions Law recognizes electronic contracts as 

agreements made through electronic systems and places electronic information and 

documents as valid legal evidence 17. Furthermore, Article 18 paragraph (1) of the ITE Law 

emphasizes that electronic contracts are binding on the parties as long as they meet the valid 

 
14 Desi Syamsiah, “Kajian Terkait Keabsahan Perjanjian E-Commerce Bila Ditinjau Dari Pasal 1320 
Kuhperdata Tentang Syarat Sah Perjanjian,” Jurnal Inovasi Penelitian 2, no. 1 (2021): 327–32, 
https://doi.org/10.47492/jip.v2i1.1443. 
15 Bella Thalia Akay, “Sahnya Suatu Perjanjian Yang Diatur Dalam Pasal 1320 Dan Pasal 1338 Kitab Undang-
Undang Hukum Perdata,” Lex Privatum 7, no. 3 (2019): 62–69. 
16 Michel Rosenfeld, “Contract and Justice: The Relation between Classical Contract Law and Social Contract 
Theory,” Iowa L. Rev 70 (1984). 
17 Septiari and Ujianti, “Kekuatan Hukum Perjanjian Elektronik Dalam Perspektif KUH Perdata Dan UU 
ITE.” 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
286  

 

requirements for agreements as stipulated in Article 1320 of the Civil Code 18. This provision 

shows that the ITE Law does not establish a separate contractual regime, but rather integrates 

digital transactions into the existing legal framework for agreements. 

Unfortunately, this formalistic approach has begun to show its limitations when 

applied to digital transactions. In many electronic transactions, agreements are made through 

standard contracts, with very limited room for negotiation and an imbalance of information. 

This is in line with various studies that confirm that standard consumer contracts are drafted 

unilaterally by businesses and presented without room for negotiation, so that consumers 

have practically no bargaining power 19. Prematura et al. 20 show that consumers ultimately 

“are forced to agree” to the terms of the contract, including clauses that are potentially 

burdensome.. Atsetya et al. 21 also criticize the existing legal framework for being simplistic 

and failing to address these inequalities, particularly due to the difficulty of accessing contract 

information and the incompleteness and lack of clarity of such information, forcing 

consumers to accept the terms set by businesses in order to obtain digital services. In such 

situations, consent may be legally valid, but it does not always reflect adequate understanding 

or genuine willingness. In addition, positive law still considers such contracts to be binding 

because the measure used is the existence of consent, not the quality of the consent itself. It 

is at this point that the principle of good faith as stipulated in Article 1338 paragraph (3) of 

the Civil Code becomes relevant. Indeed, in Indonesian contract law doctrine, the 

relationship between the principle of freedom of contract (contractsvrijheid) and the principle 

of good faith (goede trouw) has never been monolithic. The classical view, influenced by 

liberalism and the doctrine of autonomy of will (wilsautonomie), places freedom of contract as 

the basis for the legitimacy of an agreement, so that as long as the requirements for a valid 

agreement as formulated in Article 1320 of the Civil Code are met, the contract must be 

honored based on the principle of pacta sunt servanda and treated as law for the parties 22. In 

 
18 Ika Atikah, “PENGATURAN HUKUM TRANSAKSI JUAL BELI ONLINE (E-COMMERCE) DI 
ERA TEKNOLOGI,” MUAMALATUNA 10, no. 2 (May 2019): 1, 
https://doi.org/10.37035/mua.v10i2.1811. 
19 Kristin B Cornelius, “Zombie Contracts, Dark Patterns of Design, and ‘documentisation’’,’” Internet Policy 
Review 8, no. 2 (June 2019), https://doi.org/10.14763/2019.2.1412. 
20 “Consumer Protection Against Standard Clauses in Business Transactions Through E-Commerce,” Pena 
Justisia: Media Komunikasi Dan Kajian Hukum 21, no. 2 (January 2023), 
https://doi.org/10.31941/pj.v21i2.2709. 
21 “PERLINDUNGAN PARA PIHAK DALAM PERDAGANGAN SECARA ELEKTRONIK,” 
NOTARIUS 13, no. 2 (August 2020): 655–66, https://doi.org/10.14710/nts.v13i2.31086. 
22 R Subekti, Hukum Perjanjian (1984) (Jakarta: Intermasa, 2008); Mariam Darus Badrulzaman, Kompilasi 
Hukum Perikatan: Dalam Rangka Memperingati Memasuki Masa Purna Bakti Usia 70 Tahun (Bandung: Citra Aditya 
Bakti, 2001). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
287  

 

this construction, good faith is understood restrictively as an obligation at the stage of 

contract implementation (uitvoering), not as an instrument for assessing the formation phase 

(vorming) of the agreement. However, developments in doctrine show a significant 

paradigmatic shift. A number of scholars assert that good faith has a corrective function 

from the pre-contractual phase, especially to overcome inequality of bargaining power, abuse 

of circumstances, and the dominance of standard contracts that have the potential to harm 

weaker parties23. This approach expands the judge's discretion to not only assess the existence 

of consensus (consensus ad idem), but also the fairness and propriety (redelijkheid en billijkheid) of 

the process by which the agreement was reached, even to the extent of correcting or limiting 

the content of the contract if it is proven to be contrary to substantive justice 24.  

This tension becomes even more apparent in the context of electronic contracts 

formed through click-wrap or browse-wrap mechanisms,25 with minimal negotiation and a 

high degree of information asymmetry. A number of studies show that electronic contracts 

often systematically disadvantage consumers. Clapperton & Corones 26 note that consumers 

generally agree to contracts without reading the terms thoroughly, while Gillette et al. 27 

attribute this to cognitive limitations or rational considerations. Kamantauskas 28 asserts that 

browse-wrap agreements are often not truly formed because users are unaware of the terms 

they are deemed to have agreed to. Oakley 29 argues that existing legal standards, such as 

unconscionability, are inadequate to protect consumers in this context. From a sharia 

economic law perspective, this issue is even more complex because the validity of a contract 

 
23 Ridwan Khairandy, Iktikad Baik Dalam Kebebasan Berkontrak (Jakarta: Universitas Indonesia (UI Press), 
2003); Agus Yudha Hernoko, Hukum Perjanjian: Asas Proporsionalitas Dalam Kontrak Komersial, 4th ed. (Jakarta: 
Kencana, 2014). 
24 Asikin Kusuma Atmadja, “Pembatasan Rentenir Sebagai Perwujudan Pemerataan Keadilan,” Varia Peradilan 
2, no. 27 (1987); Sudikno Mertokusumo, Hukum Acara Perdata Indonesia, 4th ed. (Yogyakarta: Liberty, 1993). 

25 A click-wrap agreement is a form of electronic contract that requires affirmative action by the user, 
such as clicking the “I agree” button, as a form of explicit consent to the terms and conditions of the contract. 
This model is generally considered to be legally stronger due to the presence of express assent (see Michael A. 
Eisenberg, Foundational Principles of Contract Law, Oxford University Press, 2018; Robert A. Hillman, 
“Online Consumer Standard-Form Contracting Practices: A Survey and Discussion of Legal Implications,” 
Cornell Law Review, Vol. 94 No. 2, 2009). In contrast, browse-wrap agreements bind users based on their use 
of the website without affirmative consent, with the terms and conditions usually placed via less prominent 
links. The validity of this model is often questioned due to the weakness of evidence of adequate notification 
to users (see Specht v. Netscape Communications Corp., 306 F.3d 17 (2d Cir. 2002). 
26 “Unfair Terms in ‘Clickwrap’ and Other Electronic Contracts,” Australian Business Law Review 35 (2007): 
152. 
27 “Pre-Approved Contracts for Internet Commerce,” Houston Law Review 42, no. 2 (2005). 
28 “Formation of Click-Wrap and Browse-Wrap Contracts,” Law Review 12, no. 1 (2015): 51–88, 
https://doi.org/10.7220/2029-4239.12.1.3. 
29 “Fairness in Electronic Contracting Minimum Standards for Non-Negotiated Contracts,” Social Science 
Research Network, 2006. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
288  

 

is not only determined by the existence of formal consensus, but also by the fulfillment of 

ethical principles as formulated in Article 21 of the Compilation of Sharia Economic Law, 

such as voluntariness (ikhtiyari), trust (amanah), transparency, and good faith 30. Thus, a 

contract that is procedurally valid may not necessarily be acceptable from a normative 

perspective in Sharia law. At the same time, KHES, in this case, has not provided a detailed 

explanation of the application of these principles in information technology-based 

transactions. Ultimately, this void was responded to through DSN-MUI Fatwa No. 

146/DSN-MUI/XII/2021, which more concretely sets standards for online transaction 

practices based on sharia principles. This fatwa emphasizes the requirement for a clear and 

understandable contract agreement, prohibits fraud, manipulation of demand, and 

concealment of defects in goods, and requires transparency of information regarding the 

object, price, costs, and time of delivery. Based on the overall dynamics of these regulations, 

the formal validity of electronic contracts in Indonesian law is an important prerequisite, but 

it is not sufficient for sharia contracts. The Civil Code and the ITE Law ensure the validity 

and binding force of contracts, but do not directly assess the quality of the approval process 

in terms of honesty, transparency, and willingness. In this context, the principle of good faith 

serves as a normative bridge that allows the assessment of electronic contracts to be based 

not only on procedural compliance, but also on the ethical responsibilities of the parties as 

required by Islamic law. 

 

Fragmentation of Good Faith Regulations: Civil Code, ITE Law, and KHES 

In this session, I reiterate that the limitations of formal validity discussed earlier 

indicate that the main issue is not the absence of the principle of good faith, but rather the 

way this principle is formulated and operationalized in various legal regimes. To that end, 

this section explores how good faith is positioned in the Civil Code, the ITE Law, and the 

Compilation of Sharia Economic Law to demonstrate the fragmentation of regulations in 

the context of sharia electronic contracts.   

First, in the Civil Code, good faith is formulated briefly and openly through Article 

1338 paragraph (3), which states that agreements must be carried out in good faith. However, 

this formulation is not accompanied by a concrete definition, indicators, or parameters, so 

 
30 Bahtiar Effendi, “ASAS AKAD EKONOMI ISLAM PERSPEKTIF KHES (KOMPILASI HUKUM 

EKONOMI SYARIAH),” Jurnal Alwatzikhoebillah : Kajian Islam, Pendidikan, Ekonomi, Humaniora 8, no. 2 
(December 2022): 70–81, https://doi.org/10.37567/alwatzikhoebillah.v8i2.1475. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
289  

 

that doctrinally it is understood as an open norm. Consequently, the operationalization of 

good faith is highly dependent on the judge's interpretation, whether through an assessment 

of propriety, custom, or the sense of justice that exists in society. The nature of such a norm 

allows for flexibility, but at the same time creates legal uncertainty, especially when applied 

to technological and massive transactions. The Civil Code was also not designed to respond 

to the characteristics of digital transactions, such as standard contracts, non-face-to-face 

interactions, and instant agreement formation, so that good faith in this framework tends to 

work retrospectively through dispute resolution mechanisms, rather than as a preventive 

standard in the formation of electronic contracts. As several previous studies have stated, 

Article 1338 paragraph (3) of the Civil Code was deliberately formulated as an open norm 

without a clear definition, so that its interpretation is highly dependent on the discretion of 

the judge 31. In global literature, although it provides space for assessments of propriety and 

social justice, this approach also raises legal uncertainty 32. In addition, this formulation faces 

difficulties in responding to the characteristics of modern digital transactions, such as 

standard contracts and non-face-to-face interactions33, so that the principle of good faith 

functions more as a retrospective dispute resolution mechanism than as a preventive 

standard in electronic contracts 34. 

Second, meanwhile, the Electronic Information and Transactions Law introduce good 

faith in a different context. Article 3 of the EIT Law places good faith as one of the principles 

in the use of information technology, alongside the principles of legal certainty and benefit. 

However, good faith in the ITE Law is instrumental in nature, aimed at ensuring the 

responsible use of electronic systems and preventing abuse. This regulation does not directly 

address contractual relations between parties, let alone the ethical dimensions of the consent 

formation process. The ITE Law also does not recognize normative categories specific to 

Islamic law, such as gharar, tadlīs, or najsh, so it does not provide a conceptual framework for 

assessing the quality of honesty, openness, and willingness in sharia electronic contracts. 

 
31 Hendra Banaba, Tri Susilowati, and Hono Sejati, “Legal Gap in Legal Protection for Aggrieved Parties at 
the Precontractual Stage,” Indonesian Journal of Multidisciplinary Science 4, no. 2 (November 2024): 73–80, 
https://doi.org/10.55324/ijoms.v4i2.1028. 
32 Adrián Schopf Olea, “LA BUENA FE CONTRACTUAL COMO NORMA JURÍDICA,” Revista Chilena 
de Derecho Privado, no. 31 (December 2018): 109–53, https://doi.org/10.4067/S0718-80722018000200109. 
33 Elena Arapu, “COMPLIANCE WITH THE PRINCIPLE OF GOOD FAITH IN THE CONTEXT OF 
THE DIGITALIZATION OF LEGAL DOCUMENTS,” in Digitalization of Legal Deeds in the Context of the 
Modernization of Public Services (Moldova State University, 2024), 27–34, https://doi.org/10.59295/daj2022.03. 
34 A A Volos, “Difficulties in Principle of Good Faith Implementation in the Conditions of Digitalization of 
Civil Turnover,” Lex Russica 76, no. 6 (June 2023): 128–37, https://doi.org/10.17803/1729-
5920.2023.199.6.128-137. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
290  

 

Thus, although the ITE Law recognizes the validity of electronic contracts, it does not offer 

substantive standards for assessing good faith in legal relationships with ethical and religious 

nuances. This is in line with previous literature, which states that although the ITE Law 

recognizes good faith as a principle, its regulations are procedural and instrumental in nature 

and therefore unable to assess the ethical quality of electronic contracts, especially those 

based on sharia, because they do not accommodate concepts such as gharar, tadlīs, and najsh35. 

Third, unlike the two regimes mentioned above, the Compilation of Sharia Economic 

Law places good faith as part of the normative and ethical principles of contracts. Article 21 

of the KHES explicitly includes good faith along with other principles such as voluntariness 

(ikhtiyari), trustworthiness, prudence, transparency, equality, and lawful cause. This 

formulation shows that, from a sharia perspective, good faith not only functions as a legal 

principle but also as a moral obligation aimed at upholding public interest and preventing 

harmful practices. However, the KHES does not provide operational details on how these 

principles are applied in information technology-based transactions. In addition, KHES is 

not systematically designed to be integrated with the Civil Code and the ITE Law, so that its 

position is often normative-ideal without clear implementation mechanisms in the context 

of electronic contracts. As stated by Asmarini & Rahmatullah 36 the compilation still has 

significant limitations because it does not provide clear operational guidelines for the 

application of these principles in information technology-based transactions. Therefore, this 

fragmentation of regulations has resulted in a situation where good faith is recognized 

normatively in various legal regimes, but operates under different and unconnected logics. 

The Civil Code places it as an open norm that depends on the judge's assessment, the ITE 

Law understands it instrumentally in the use of technology, while the KHES positions it as 

an ethical principle that has not been operationalized. This lack of integration explains why 

good faith has not yet functioned effectively as a substantive standard in assessing sharia 

electronic contracts, while also forming the basis for the need to reconceptualize good faith 

as a form of ethical accountability capable of bridging positive law and sharia principles. 

 

 
35 Finna Nazran and Fitri Yanni Dewi Siregar, “Realizing People’s Welfare in Economic Globalization, 
Perspective of the Law on Information and Electronic Transactions,” Veteran Law Review 5, no. 1 (May 2022): 
1, https://doi.org/10.35586/velrev.v5i1.4028. 
36 “UTILIZATION OF BLOCKCHAIN TECHNOLOGY IN THE ECONOMIC SECTOR: A 
COMPILATION OF SHARIA ECONOMIC LAW PERSPECTIVES,” Tadayun: Jurnal Hukum Ekonomi 
Syariah 5, no. 1 (June 2024): 115–40, https://doi.org/10.24239/tadayun.v5i1.311. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
291  

 

Good Faith as Ethical Accountability: Integration of Sharia Principles and Modern 
Good Faith 

The limitations of the formal validity of electronic contracts as described in the 

previous section, as well as the fragmentation of good faith regulations in the Civil Code, the 

Electronic Information and Transactions Law, and the Compilation of Sharia Economic 

Law, indicate that the main problem in assessing Sharia electronic contracts does not lie in 

the absence of legal norms, but rather in the absence of an integrated conceptual framework 

capable of bridging formal legal certainty with the ethical demands inherent in Sharia-based 

transactions. In this context, good faith needs to be reconstructed not merely as a corrective 

legal principle, but as ethical accountability that operates from the formation to the execution 

of the contract. In Islamic legal tradition, contracts (‘aqd) have never been understood as 

morally neutral contractual relationships. The Qur'anic command “awfū bil-'uqūd” places the 

fulfillment of contracts as an ethical and religious obligation that demands honesty, openness, 

and protection of parties in a weak position 37. Therefore, fundamental principles such as the 

prohibition of usury and gharar indicate that Sharia law not only assesses the procedural 

validity of a contract, but also the moral quality of the exchange process that gave rise to it. 

A contract that formally fulfills the elements of consensus can lose its normative legitimacy 

if it is built on uncertainty, manipulation of information, or exploitative gains. Thus, good 

faith in Islamic law is substantive and preventive in nature, as it serves to prevent the creation 

of contracts that are formally valid but ethically flawed. 

Conversely, as shown in the discussion on regulatory fragmentation, Indonesian civil 

law tends to place good faith within a corrective framework through Article 1338 paragraph 

(3) of the Civil Code. In practice, good faith operates primarily as an open norm that is 

activated through the judge's assessment at the stage of contract enforcement or dispute 

resolution. Doctrinal studies show that the main function of good faith in the civil law 

tradition is to balance contractual freedom with propriety and fairness, especially when 

formal compliance with contractual clauses results in inequality or abuse of rights 38. 

However, this approach is retrospective and highly dependent on judicial discretion, making 

it less effective in responding to the characteristics of electronic contracts, which are formed 

instantly, standardized, and fraught with information asymmetry. At the same time, recent 

 
37 Noor Mohammed, “Principles of Islamic Contract Law,” Journal of Law and Religion by Cambridge University 
Press 6, no. 1 (1988): 115–30. 
38 Asiroht Can Sauli Sibarani, “The Application of the Principle of Good Faith in Business Contracts: A Civil 

Law Perspective,” Edusoshum : Journal of Islamic Education and Social Humanities 4, no. 3 (2024): 305–13, 
https://doi.org/10.52366/edusoshum.v4i3.124. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
292  

 

developments in good faith in modern contract law, particularly in the context of 

international business, show a tendency to expand the function of good faith from a mere 

obligation of performance to a standard of conduct that encompasses the pre-contractual 

stage, interpretation, and contract adjustment. Good faith has come to be understood as a 

principle that demands loyalty to the purpose of the contract, openness of information, and 

prohibition of opportunistic behavior that does not formally violate the agreement but 

undermines trust and relational justice 39. This development shows a conceptual convergence 

with the principles of Sharia, even though the two originate from different sources of 

legitimacy. 

Based on this comparison, good faith in the context of sharia electronic contracts 

needs to be understood as ethical accountability, which is a standard of responsibility that 

not only assesses whether a contract is legally valid and binding, but also whether the process 

of its formation is morally accountable. Ethical accountability requires the parties to be 

responsible for the quality of honesty, transparency, and willingness in the approval process, 

not merely for the formal fulfillment of contractual obligations. Within the framework of 

positive law, a violation of good faith does not automatically invalidate the formal validity of 

the contract as long as the requirements of Article 1320 of the Civil Code are met. However, 

the doctrine of contract law recognizes that good faith can serve as a basis for correction of 

the implementation, and even the content of the contract, when formal compliance with the 

terms of the agreement results in substantive injustice or abuse of circumstances  40. Thus, 

the distinction between a contract that is procedurally valid and a contract that is normatively 

defensible becomes relevant. 

From the perspective of Islamic economic law, this distinction is even more 

pronounced. The validity of a contract is not only measured by the fulfillment of formal 

requirements and conditions, but also by the conformity of the contract formation process 

with ethical principles such as trust, transparency, and good faith as formulated in Article 21 

of the Compilation of Islamic Economic Law. An electronic contract that is legally declared 

valid can lose its normative legitimacy if it contains elements of tadlīs (fraud), najsh 

(manipulation of demand), or ambiguity in the object and price that causes gharar. This 

position is consistent with the basic character of Islamic contract law, which was designed 

 
39 Muhammad Khan et al., “Good Faith Principles in Islamic Contract Law: A Comparative Study with 
Western Contract Law,” Korea International Trade Research Institute 15, no. 6 (2019): 143–59, 
https://doi.org/10.16980/jitc.15.6.201912.143. 
40 Subekti, Hukum Perjanjian (1984); Mertokusumo, Hukum Acara Perdata Indonesia. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
293  

 

from the outset to prevent structural exploitation and information asymmetry in economic 

exchanges 41. Therefore, conceptualizing good faith as ethical accountability is not intended 

to open up space for uncontrolled moral subjectivity or weaken legal certainty. In the civil 

law tradition, good faith is limited by measures of propriety, custom, and objective rationality, 

so that it does not depend on the personal moral judgment of the judge 42. Therefore, the 

ethical accountability referred to in this study must be understood as a form of 

institutionalized ethics, namely behavioral standards that can be tested through rational 

indicators such as information disclosure, balance of bargaining positions, and consistency 

of behavior of the parties throughout the contractual process. 

In the practice of electronic contracts, this standard is relevant, for example, in the use 

of click-wrap standard contracts on trading or Islamic financing platforms. Consent given 

through a single click may satisfy the formal consensus requirement, but it does not 

necessarily reflect adequate understanding if information about the subject matter of the 

contract, risks, or legal consequences is presented disproportionately or is difficult to access. 

In such situations, good faith as ethical accountability serves as a parameter for assessing 

whether electronic system operators have fulfilled their ethical obligations to act honestly, 

transparently, and not take advantage of users' ignorance. This approach is in line with the 

development of modern good faith, which emphasizes the prohibition of opportunistic 

behavior that is formally valid but undermines trust and relational justice in contracts 43. 

Thus, placing good faith as ethical accountability not only addresses the fragmentation of 

regulations identified in the previous section but also provides a normative basis for assessing 

Sharia electronic contracts more comprehensively. Good faith functions not as a substitute 

for the validity requirements of an agreement, but as a substantive standard that 

complements formal validity with moral accountability, thereby bridging positive contract 

law, information technology regulations, and the basic principles of Islamic economic law. 

 

The Good Faith Parameter Model in Sharia Electronic Contracts and Its Implications 
for Consumer Protection 

The good faith parameter model as ethical accountability proposed in this study is 

intended to translate the normative concept of good faith—as discussed in Subchapters 1 

 
41 Mohammed, “Principles of Islamic Contract Law.” 
42 Sibarani, “The Application of the Principle of Good Faith in Business Contracts: A Civil Law Perspective.” 
43 Khan et al., “Good Faith Principles in Islamic Contract Law: A Comparative Study with Western Contract 
Law.” 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
294  

 

and 2—into a more operational assessment framework for sharia electronic contracts. The 

need for this model stems from the fact that Indonesian positive law still assesses the validity 

of contracts, including electronic contracts, primarily through the fulfillment of the formal 

requirements of Article 1320 of the Civil Code and the recognition of their binding force as 

emphasized in Article 1338 paragraph (1). The Electronic Information and Transactions Law 

then extends this recognition into the digital realm by emphasizing that electronic contracts 

are binding on the parties as long as they fulfill the requirements for a valid agreement. 

However, as previously indicated, this approach does not yet provide adequate instruments 

for assessing the ethical quality of the consent process, particularly in electronic transactions 

that are standardized, instantaneous, and characterized by information asymmetry. In this 

context, the parameter of good faith is not intended to replace the formal validity regime of 

the Civil Code or the evidentiary framework of the ITE Law, but rather to complement and 

limit its normative effect with substantive standards rooted in Islamic economic law as 

formulated in the Compilation of Islamic Economic Law and the fatwas of the DSN-MUI. 

In other words, this model operates in areas where positive law has recognized the validity 

of contracts but has not yet provided sufficient testing tools to determine whether such 

contracts are normatively defensible from a sharia perspective. This is where good faith is 

positioned not merely as a corrective principle after a dispute, but as ethical accountability 

that is binding from the stage of contract formation, as explained in Figure 1 below. 

 

Figure 1. Ethical Accountability Model of Good Faith in Sharia Electronic Contracts 

Source: Authors compilation 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
295  

 

The first parameter, substantive transparency of information, directly tests the 

limitations of the formal approach in the Civil Code and the ITE Law. Article 1320 of the 

Civil Code does not require disclosure of information as a valid element of an agreement, 

while the ITE Law emphasizes the validity of electronic information as evidence. The 

combination of these two regimes allows for the creation of legally valid electronic contracts 

even though information about the object of the contract, price, risks, or additional costs is 

conveyed minimally, hidden, or difficult to understand. From a sharia economic law 

perspective, this condition is unacceptable because Article 21 of the KHES explicitly requires 

trust, transparency, and good faith as the basis of a contract. This obligation is reinforced in 

various DSN-MUI fatwas related to online transactions that emphasize the clarity of the 

sighat, the object of the contract, and the prohibition of fraud and concealment of defects. 

Therefore, the parameter of substantive transparency serves as a normative test to assess 

whether electronic contracts that are valid according to the Civil Code and the ITE Law also 

meet the standards of openness required by Sharia law. The second parameter, the fairness 

of the electronic approval process, is aimed at assessing the quality of the consensus process, 

not merely its existence. In classical contract law, consensus is understood as a meeting of 

the relatively equal wills of the parties. This assumption becomes problematic in electronic 

transactions formed through click-wrap or browse-wrap mechanisms, where consent is often 

obtained instantly and without adequate reflection. Although the Civil Code still considers 

such consent to be valid as long as there is no defect of will in the narrow sense, Islamic 

economic law views willingness (ikhtiyār) as a principle that cannot be separated from the 

manner in which consent is obtained. This parameter thus assesses whether the electronic 

consent mechanism has met the requirements of good faith as referred to in Article 1338 

paragraph (3) of the Civil Code, while also being in line with the principles of voluntariness 

and prudence in Article 21 of the KHES. 

The third parameter, balance of bargaining power and prevention of abuse of 

circumstances, stems from the realistic recognition that standard contracts are a key feature 

of electronic transactions. The Civil Code does not prohibit standard contracts, but doctrine 

and jurisprudence have long used good faith and propriety as the basis for correcting unfair 

clauses. In the context of Islamic economic law, bargaining power imbalance becomes even 

more problematic when it is exploited to transfer risk disproportionately to consumers. 

DSN-MUI fatwas consistently reject practices that contain elements of coercion, injustice, 

or manipulation against weaker parties. This parameter allows for an assessment of whether 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
296  

 

a formally valid electronic contract also reflects a normatively accountable balance, or 

whether it reproduces structural injustice. The fourth parameter, consistency between pre-

contractual representation and contract execution, fills a gap in assessment that is often 

overlooked in electronic contracts. The Civil Code and the Electronic Information and 

Transactions Law tend to focus on the text of the contract, while in digital practice consumer 

expectations are shaped more by promotional material, platform descriptions, or claims of 

sharia compliance. From the perspective of good faith as ethical accountability, systematic 

inconsistencies between pre-contractual representations and contract performance cannot 

be viewed as merely a marketing issue, but rather as a violation of the principles of honesty 

and openness. This principle is in line with the prohibition of tadlīs in Islamic law and the 

DSN-MUI's emphasis that honesty must be inherent in the entire transaction process, not 

just at the time the contract is signed.  

The fifth parameter, the prevention of exploitative profits, is the clearest point of 

convergence between the objectives of Islamic economic law and criticism of the formal 

approach to contract law. The Civil Code does not prohibit profits derived from structural 

inequalities as long as they do not violate positive law. In contrast, Islamic economic law 

places justice and public interest as the primary objectives of contracts. Fatwas issued by the 

DSN-MUI explicitly reject practices that exploit consumer ignorance, passive habits, or 

dependence to obtain profits. These parameters enable the evaluation of electronic contracts 

that are formally valid but substantively obtain profits through mechanisms that contradict 

the principle of good faith. Thus, overall, the five parameters form a unified model that 

serves as a normative bridge between the Civil Code, the ITE Law, the KHES, and the DSN-

MUI fatwas. This model does not negate the formal validity of electronic contracts as 

recognized by positive law, but limits and complements it with ethical accountability 

standards oriented towards contractual justice and consumer protection. Thus, Sharia 

electronic contracts are not only tested in terms of their validity and binding nature, but also 

in terms of their suitability to be maintained as fair, transparent, and responsible contractual 

practices. 

The main implication of applying the good faith parameter model as ethical 

accountability lies not only in the shift from corrective protection to preventive protection, 

but also in a fundamental change in the logic of contract assessment itself. Within the 

framework of the Civil Code and the Electronic Information and Transactions Law, 

consumer protection is implicitly built on the assumption that valid consent results in a 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
297  

 

binding allocation of risk that must be respected. Consequently, the main burden of 

protection is placed on the post-contractual stage, namely when consumers are able to prove 

default or unlawful acts. This model interrupts this assumption by asserting that the 

legitimacy of a contract cannot be separated from the ethical quality of its formation process. 

First, doctrinally, this implication means that electronic consent can no longer be treated as 

the end point of legal legitimacy, but rather as an object of normative evaluation that is open 

to ethical accountability testing. Thus, consumer protection no longer depends entirely on 

the consumer's success in proving a breach of contract clause, but also on the legal system's 

ability to assess whether the business actor has fulfilled its ethical obligations since the pre-

contractual stage. In this context, good faith shifts its function from a reactive corrective 

principle to an ex-ante standard that limits the scope of legitimacy of formally valid electronic 

contracts. 

Second, at the structural level, this model changes the position of consumers in digital 

contractual relationships. In electronic transactions, consumers are generally in a structurally 

weak position due to standard contracts, instant consent designs, and the dominance of 

information by business actors. The formal contract law approach tends to normalize this 

imbalance by considering it a consequence of the market. The ethical accountability model 

rejects this normalization by making bargaining power inequality a normatively relevant 

factor in contract assessment. As a result, consumers are no longer positioned as the party 

that fully bears the risk of structural imbalance, but rather as subjects entitled to protection 

against contractual practices that exploit their dependence and limitations. Third, from the 

perspective of Islamic economic law, this implication is more fundamental because it touches 

on the normative purpose of the contract itself. KHES and DSN-MUI fatwas do not view 

contracts merely as instruments of exchange, but as legal relationships that must lead to 

justice and benefit. By integrating the parameter of good faith as ethical accountability, 

consumer protection is no longer understood merely as protection against individual losses, 

but as a mechanism to maintain the moral integrity of sharia transactions as a whole. This 

means that consumers are protected not only from obvious contractual violations, but also 

from practices that systematically erode the principles of honesty, transparency, and 

willingness that form the foundation of sharia contracts. Thus, the depth of this model's 

implications for consumer protection lies in its ability to reposition the focus of legal 

protection: from individual defense after a dispute to structural restrictions on contractual 

practices from the outset. Consumer protection no longer depends on the consumer's ability 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
298  

 

to “fight” an agreed contract, but on the obligation of business actors to be ethically 

accountable for the entire process of forming and implementing electronic contracts. This is 

the main contribution of this model, both to Indonesian contract law and to the development 

of sharia economic law in the context of digital transactions. 

 

CONCLUSION 

This study found that the main weakness of sharia electronic contract regulations in 

Indonesia lies not in the absence of norms, but in the dominance of a formal validity 

approach that is unable to assess the ethical quality of the approval process in digital 

transactions. The Civil Code and the Electronic Information and Transactions Law recognize 

the validity of electronic contracts as long as the formal requirements are met, while Islamic 

economic law through the KHES and DSN-MUI fatwas demands transparency, 

trustworthiness, and substantive justice, which have not been systematically operationalized. 

The main scientific contribution of this article is the development of a model of good faith 

parameters as ethical accountability for Islamic electronic contracts. This model formulates 

five operational parameters, namely substantive transparency of information, fairness of the 

electronic approval process, balance of bargaining positions, consistency between pre-

contractual representation and contract implementation, and prevention of exploitative 

profits. These parameters serve as a normative test to assess whether electronic contracts 

that are legally valid are also ethically defensible from a sharia perspective. The implications 

of this study are regulatory and practical. In terms of policy, these findings indicate the need 

for regulatory harmonization between the Civil Code, the Electronic Information and 

Transactions Law, the KHES, and the DSN-MUI fatwa by incorporating standards of 

information disclosure and fairness in the approval process as part of sharia consumer 

protection. In practical terms, this model can be used by sharia fintech and digital 

marketplaces as a compliance framework in the design of standard contracts, electronic 

approval mechanisms, and the presentation of information to users. This study has 

limitations because it is normative-doctrinal in nature and has not tested the application of 

the model through empirical data or jurisprudential practice. Therefore, further research 

needs to test the validity and effectiveness of these good faith parameters through empirical 

studies of digital contracts, regulatory practices, and comparative analysis across jurisdictions 

in sharia consumer protection in the digital era. 

  



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
299  

 

REFERENCE 

Adolf, Huala. “Prinsip Itikad Baik (Good Faith) Dalam Hukum Kontrak.” BANI 
Arbitration and Law Journal 1, no. 1 (October 2024): 26–42. 
https://doi.org/10.63400/balj.v1i1.3. 

Akay, Bella Thalia. “Sahnya Suatu Perjanjian Yang Diatur Dalam Pasal 1320 Dan Pasal 
1338 Kitab Undang-Undang Hukum Perdata.” Lex Privatum 7, no. 3 (2019): 62–69. 

Arapu, Elena. “COMPLIANCE WITH THE PRINCIPLE OF GOOD FAITH IN THE 
CONTEXT OF THE DIGITALIZATION OF LEGAL DOCUMENTS.” In 
Digitalization of Legal Deeds in the Context of the Modernization of Public Services, 27–34. 
Moldova State University, 2024. https://doi.org/10.59295/daj2022.03. 

Arifin, Miftah. “MEMBANGUN KONSEP IDEAL PENERAPAN ASAS IKTIKAD 
BAIK DALAM HUKUM PERJANJIAN.” Jurnal Ius Constituendum 5, no. 1 (May 
2020): 66–82. https://doi.org/10.26623/jic.v5i1.2119. 

Asmarini, Andini, and Nursalam Rahmatullah. “UTILIZATION OF BLOCKCHAIN 
TECHNOLOGY IN THE ECONOMIC SECTOR: A COMPILATION OF 
SHARIA ECONOMIC LAW PERSPECTIVES.” Tadayun: Jurnal Hukum Ekonomi 
Syariah 5, no. 1 (June 2024): 115–40. https://doi.org/10.24239/tadayun.v5i1.311. 

Atikah, Ika. “PENGATURAN HUKUM TRANSAKSI JUAL BELI ONLINE (E-
COMMERCE) DI ERA TEKNOLOGI.” MUAMALATUNA 10, no. 2 (May 2019): 
1. https://doi.org/10.37035/mua.v10i2.1811. 

Atmadja, Asikin Kusuma. “Pembatasan Rentenir Sebagai Perwujudan Pemerataan 
Keadilan.” Varia Peradilan 2, no. 27 (1987). 

Atsetya, Tri Ciar, Budi Santoso, and Adya Paramita Prabandari. “PERLINDUNGAN 
PARA PIHAK DALAM PERDAGANGAN SECARA ELEKTRONIK.” 
NOTARIUS 13, no. 2 (August 2020): 655–66. 
https://doi.org/10.14710/nts.v13i2.31086. 

Badrulzaman, Mariam Darus. Kompilasi Hukum Perikatan: Dalam Rangka Memperingati 
Memasuki Masa Purna Bakti Usia 70 Tahun. Bandung: Citra Aditya Bakti, 2001. 

Banaba, Hendra, Tri Susilowati, and Hono Sejati. “Legal Gap in Legal Protection for 
Aggrieved Parties at the Precontractual Stage.” Indonesian Journal of Multidisciplinary 
Science 4, no. 2 (November 2024): 73–80. https://doi.org/10.55324/ijoms.v4i2.1028. 

Berliana, Dina, Reka Dewantara, and Yenny Eta Widyanti. “Can Smart Contracts Have a 
Legality Valid in Indonesia?” International Journal of Business, Law, and Education 6, no. 1 
(June 2025): 895–911. https://doi.org/10.56442/ijble.v6i1.1079. 

Chakim, Lutfi, Nur Hidayah, and Hasanudin Hasanudin. “FATWA, AUTHORITY, AND 
DIGITAL TRADE: A Critical Legal-Discursive Analysis of Dropshipping Rulings in 
Indonesia and Egypt.” Jurisdictie: Jurnal Hukum Dan Syariah 16, no. 1 (July 2025): 124–
65. https://doi.org/10.18860/j.v16i1.31882. 

Clapperton, Dale M, and Stephen G Corones. “Unfair Terms in ‘Clickwrap’ and Other 
Electronic Contracts.” Australian Business Law Review 35 (2007): 152. 

Cornelius, Kristin B. “Zombie Contracts, Dark Patterns of Design, and 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
300  

 

‘documentisation’’.’” Internet Policy Review 8, no. 2 (June 2019). 
https://doi.org/10.14763/2019.2.1412. 

Effendi, Bahtiar. “ASAS AKAD EKONOMI ISLAM PERSPEKTIF KHES 

(KOMPILASI HUKUM EKONOMI SYARIAH).” Jurnal Alwatzikhoebillah : Kajian 
Islam, Pendidikan, Ekonomi, Humaniora 8, no. 2 (December 2022): 70–81. 
https://doi.org/10.37567/alwatzikhoebillah.v8i2.1475. 

Faizi, Faizi, Ade Nur Rohim Rohim, Mhd Handika Surbakti Surbakti, Misbahul Munir, and 
Umi Qulsum Qulsum. “Ensuring Shariah Compliance in the Fintech: A 
Comprehensive Analysis from Indonesia.” Qualitative Research in Financial Markets, 
October 2025, 1–31. https://doi.org/10.1108/QRFM-05-2025-0129. 

Gillette, Clayton P. “Pre-Approved Contracts for Internet Commerce.” Houston Law Review 
42, no. 2 (2005). 

Hanafie, Nurharsya Khaer, Herman, Andika W Gani, Firmansyah, and Amirullah. 
“Contemporary Agreement Law Discussing Electronic Agreements in Electronic 
Media Transactions on The Aspect of Their Legitimacy.” Edited by J T Collins, R W 
Carter, and N Scott. SHS Web of Conferences 149 (November 2022): 3006. 
https://doi.org/10.1051/shsconf/202214903006. 

Handayani, Pristika, Dian Arianto, and Sazani Sazani. “Legality of Electronic Contracts in 
the Context of Good Faith Principle Application in E-Commerce Transactions within 
the Modern Economy: A Review Based on Wilstheorie.” DiH: Jurnal Ilmu Hukum, 
August 2024, 211–18. https://doi.org/10.30996/dih.v20i2.11509. 

Hernoko, Agus Yudha. Hukum Perjanjian: Asas Proporsionalitas Dalam Kontrak Komersial. 4th 
ed. Jakarta: Kencana, 2014. 

Hidayah, Ardiana. “Asas Iktikad Baik Dalam Kontrak Elektronik.” Solusi 19, no. 2 (2021): 
155–64. 

Himma, Kenneth Einar. “Conceptual Jurisprudence: An Introduction to Conceptual 
Analysis and Methodology in Legal Theory.” Revus, no. 26 (December 2015): 6592. 
https://doi.org/10.4000/revus.3351. 

Irianto, Sigit. “Validity of Contracts in the Digital Era in Indonesia.” International Journal of 
Religion 5, no. 11 (August 2024): 5808–17. https://doi.org/10.61707/7q34h809. 

Kamantauskas, Povilas. “Formation of Click-Wrap and Browse-Wrap Contracts.” Law 
Review 12, no. 1 (2015): 51–88. https://doi.org/10.7220/2029-4239.12.1.3. 

Kamilah, Anita, Fuji Kusworo, Nazwa May, and Retno Lestari. “Doktrin Force Majeure 
Dalam Hukum Perikatan: Implikasi Terhadap Kontrak Bisnis Di Era Digital.” 
Indonesian Journal of Law and Justice 2, no. 4 (April 2025): 11. 
https://doi.org/10.47134/ijlj.v2i4.3870. 

Kernochan, John M. “Statutory Interpretation: An Outline of Method.” Dalhousie Law 
Journal 3, no. 2 (1976): 333–66. 

Khairandy, Ridwan. Iktikad Baik Dalam Kebebasan Berkontrak. Jakarta: Universitas Indonesia 
(UI Press), 2003. 

Khan, Muhammad, Jung-Han Bae, Seok-Beom Choi, and Nag-Hyeon Han. “Good Faith 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
301  

 

Principles in Islamic Contract Law: A Comparative Study with Western Contract 
Law.” Korea International Trade Research Institute 15, no. 6 (2019): 143–59. 
https://doi.org/10.16980/jitc.15.6.201912.143. 

Lahangatubun, Nurjana, and Andi Muliyono. “Public Trust and the Legal Validity of 
Electronic Signatures in Indonesia.” JIHK 7, no. 1 (June 2025): 499–516. 
https://doi.org/10.46924/jihk.v7i1.311. 

Latidi, Cristien. “Juridic Review of the Implementation of the Principle of Good Faith in 
Online Buying Transactions.” Estudiante Law Journal 3, no. 3 (February 2023): 333–44. 
https://doi.org/10.33756/eslaj.v3i3.13428. 

Marzuki, Mahmud. Penelitian Hukum: Edisi Revisi. Prenada Media, 2017. 

Mertokusumo, Sudikno. Hukum Acara Perdata Indonesia. 4th ed. Yogyakarta: Liberty, 1993. 

Mohammed, Noor. “Principles of Islamic Contract Law.” Journal of Law and Religion by 
Cambridge University Press 6, no. 1 (1988): 115–30. 

Muhammad Haris Abdul Hakim, Nur Aziz Muslim, and Aminatur Rosidah. “Transformasi 
Asas Hukum Perjanjian Konvensional Melalui Integrasi Nilai-Nilai Syariah.” Jejak 
Digital: Jurnal Ilmiah Multidisiplin 1, no. 4 (June 2025): 1465–76. 
https://doi.org/10.63822/sprg8r44. 

Muhammad, Mohd Zulkifli, Fatihah Mohd, Tamrin Amboala, Hanudin Amin, Wan Fatin 
Fatihah Yahya, Muhammad Khalilur Rahman, Azila Jaini, and Mohammad Salim Al-
Rawashdeh. “Shariah-Compliant E-Payment Framework in Malaysia: Integrating Fiqh, 
Digital Security and Regulatory Governance.” Journal of Fatwa Management and Research 
30, no. 2 (May 2025): 34–54. https://doi.org/10.33102/jfatwa.vol30no2.638. 

Nafi’a, Zidna Ilma, and Ery Agus Priyono. “Perkembangan Hukum Perjanjian Di Era 

Digital : Tinjauan Atas Kontrak Elektronik.” Jurnal Ilmu Hukum, Humaniora Dan Politik 
5, no. 4 (March 2025): 3327–33. https://doi.org/10.38035/jihhp.v5i4.4452. 

Nazran, Finna, and Fitri Yanni Dewi Siregar. “Realizing People’s Welfare in Economic 
Globalization, Perspective of the Law on Information and Electronic Transactions.” 
Veteran Law Review 5, no. 1 (May 2022): 1. https://doi.org/10.35586/velrev.v5i1.4028. 

Nugroho, Randhy, and Ely Nurhayati. “E-Commerce and Ethical Business Practices: The 
Role of DSN-MUI Fatwa.” Share: Jurnal Ekonomi Dan Keuangan Islam 14, no. 1 (May 
2025): 67–89. https://doi.org/10.22373/share.v14i1.23296. 

Nurjamil, Nurjamil. “The Existence and Development of Compilation of Sharia Economic 
Law (KHES) and Its Urgency in Resolving Sharia Economic Law Disputes in 
Indonesia.” Ipso Jure 1, no. 3 (May 2024): 15–27. https://doi.org/10.62872/42056d19. 

Oakley, Robin L. “Fairness in Electronic Contracting Minimum Standards for Non-
Negotiated Contracts.” Social Science Research Network, 2006. 

Prematura, Aditya Migi, Suryani Suryani, and Agung Aditya. “Consumer Protection Against 
Standard Clauses in Business Transactions Through E-Commerce.” Pena Justisia: 
Media Komunikasi Dan Kajian Hukum 21, no. 2 (January 2023). 
https://doi.org/10.31941/pj.v21i2.2709. 

Priyono, Ery Agus. “PERANAN ASAS ITIKAD BAIK DALAM KONTRAK BAKU 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
302  

 

(Upaya Menjaga Keseimbangan Bagi Para Pihak).” Diponegoro Private Law Review 1, no. 
1 (June 2017). 

Rahma, Iftinaity Shaumi, Eliza July Hasiana, Sian Lie Cantika, and Tania Octaviona. 
“Indonesian Legal Protection for Consumers on the Validity of Electronic Contracts 
in the E-Commerce Transactions.” Yuridika 37, no. 3 (2022): 697–714. 
https://doi.org/10.20473/ydk.v37i3.36976. 

Rahman, M Razi. “Indonesia Calls for Joint Action against Online Scams, Data Theft.” 
Antara News, 2025. 

Ribadu, Mohammed Bashir, and Wan Nurhayati Wan Ab. Rahman. “An Integrated 
Approach towards Sharia Compliance E-Commerce Trust.” Applied Computing and 
Informatics 15, no. 1 (January 2019): 1–6. https://doi.org/10.1016/j.aci.2017.09.002. 

Rosenfeld, Michel. “Contract and Justice: The Relation between Classical Contract Law 
and Social Contract Theory.” Iowa L. Rev 70 (1984). 

Sa’diyah, Halima Tus, Sitti Lailatul Hasanah, Abdul Mukti Thabrani, and Erie Hariyanto. 
“Sejarah Dan Kedudukan Kompilasi Hukum Ekonomi Syariah Dalam Peraturan 
Mahkamah Agung Nomor 2 Tahun 2008 Di Indonesia.” Al-Huquq: Journal of Indonesian 
Islamic Economic Law 3, no. 1 (July 2021): 96–118. 
https://doi.org/10.19105/alhuquq.v3i1.3460. 

Sari, Dewi Arnita. “Transaction Agreements Through Internet Media Electronic Systems 
(E-Commerce) in the Perspective of Civil Law and Islamic Law.” Al-Bayyinah 6, no. 2 
(2022): 175–86. https://doi.org/10.30863/al-bayyinah.v6i2.3204. 

Schopf Olea, Adrián. “LA BUENA FE CONTRACTUAL COMO NORMA JURÍDICA.” 
Revista Chilena de Derecho Privado, no. 31 (December 2018): 109–53. 
https://doi.org/10.4067/S0718-80722018000200109. 

Septiari, Ni Luh Gede Mella, and Ni Made Puspautari Ujianti. “Kekuatan Hukum 
Perjanjian Elektronik Dalam Perspektif KUH Perdata Dan UU ITE.” Indonesian 
Journal of Law and Justice 2, no. 4 (June 2025): 10. 
https://doi.org/10.47134/ijlj.v2i4.4320. 

Sibarani, Asiroht Can Sauli. “The Application of the Principle of Good Faith in Business 

Contracts: A Civil Law Perspective.” Edusoshum : Journal of Islamic Education and Social 
Humanities 4, no. 3 (2024): 305–13. https://doi.org/10.52366/edusoshum.v4i3.124. 

Siliwangi, Siliwangi. “TRANSFORMASI HUKUM MUAMALAH DI ERA DIGITAL: 
ANALISIS AKAD SYARIAH PADA PLATFORM E-COMMERCE.” Jurnal 
Ekonomi Dan Bisnis (EKOBIS-DA) 6, no. 02 (August 2025). 
https://doi.org/10.58791/febi.v6i02.518. 

Sinaga, Niru Anita. “PERANAN ASAS ITIKAD BAIK DALAM MEWUJUDKAN 
KEADILAN PARA PIHAK DALAM PERJANJIAN.” JURNAL ILMIAH M-
PROGRESS 8, no. 1 (May 2021). https://doi.org/10.35968/m-pu.v8i1.186. 

Soekanto, Soerjono, and Sri Mamudji. Penelitian Hukum Normatif : Suatu Tinjauan Singkat. 
Jakarta: Rajawali Pers, 2006. 

———. Penelitian Hukum Normatif: Suatu Tinjauan Singkat. CV. Rajawali, 1986. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
303  

 

Subekti, R. Hukum Perjanjian (1984). Jakarta: Intermasa, 2008. 

Suparidho, Febrihadi, and Septira Putri Mulyana. “The Validity of Electronic Agreements 
in the Perspective of Indonesian Civil Law.” International Journal of Health, Economics, 
and Social Sciences (IJHESS) 7, no. 2 (2025): 749–53. 
https://doi.org/10.56338/ijhess.v7i4.9023. 

Syahruddin, Aqmar, Husni Mubarak, and Kamaluddin Ahmad. “Islamic Guidelines for 
Digital Commerce: Fatwa MUI No. 146 and Its Impact on Indonesia’s E-Commerce 
Ecosystem.” PAREWA SARAQ: JOURNAL OF ISLAMIC LAW AND FATWA 
REVIEW 3, no. 1 (May 2024): 35–45. 
https://doi.org/10.64016/parewasaraq.v3i1.35. 

Syamsiah, Desi. “Kajian Terkait Keabsahan Perjanjian E-Commerce Bila Ditinjau Dari 
Pasal 1320 Kuhperdata Tentang Syarat Sah Perjanjian.” Jurnal Inovasi Penelitian 2, no. 1 
(2021): 327–32. https://doi.org/10.47492/jip.v2i1.1443. 

Tarigan, Nadia Florensia, and Dewa Ayu Dian Sawitri. “Legalitas Hukum Pembuatan 
Kontrak Kerja Sama Di Bidang Perdagangan Yang Dilakukan Secara Digital.” Jurnal 
Media Akademik (JMA) 3, no. 10 (2025). 

Volos, A A. “Difficulties in Principle of Good Faith Implementation in the Conditions of 
Digitalization of Civil Turnover.” Lex Russica 76, no. 6 (June 2023): 128–37. 
https://doi.org/10.17803/1729-5920.2023.199.6.128-137. 

Wibowo, Dwi Edi. “Consumer Protection in the Digital Era: Challenges and Solutions 
from an Islamic Legal Perspective.” Jurnal Ilmiah Mizani: Wacana Hukum, Ekonomi Dan 
Keagamaan 11, no. 2 (October 2024): 473. https://doi.org/10.29300/mzn.v11i2.4752. 

Zuhdi, Muhammad Harfin. “Prinsip-Prinsip Akad Dalam Transaksi Ekonomi Islam.” 
IQTISHADUNA 8, no. 1 (June 2017): 78–115. 
https://doi.org/10.20414/iqtishaduna.v8i1.403. 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

▪ Hak Kekayaan Intelektual (HKI) sebagai Objek 
Jaminan Pembiayaan dalam Perspektif Hukum 
Ekonomi Syariah 

▪ Konsep Kafa’ah dalam Prespektif Imam Malik dan 
Imam Syafi’i: Analisis Metodologi Ushul Fikih 

▪ Peran Istri sebagai Pencari Nafkah dan Dampaknya 
terhadap Keutuhan Rumah Tangga Perspektif Islam 

▪ Implikasi Normatif dan Sosial Perjanjian Pra-Nikah 
Perspektif Hukum Keluarga Islam di Indonesia 

▪ Konsep Nabawi dalam Membangun Keharmonisan 
Rumah Tangga 

▪ The Boycott of Israeli Products From The 
Perspective Of Sadz Al-Dzarai’: A Normative 
Analysis Within Islamic Law 

▪ Implementation of The Wakalah Bil Ujroh Contract 
in Financing Products at Islamic Financial 
Institutions 

▪ Analysis of Legal Policy Implementation Against 
Perpetrators of Child Bullying 

▪ Deconstructing Mu’asyarah Bi Al-Ma’ruf: Toward A 
Gender-Just Framework of Islamic Family Law 

▪ Kafa’ah dalam Perkawinan Perspektif Maqasid Al-
Syari’ah (Studi Kasus pada Pesantren Darul Ma’sum dan 
Yayasan Darussalam Kabupaten Probolinggo) 

▪ Eksistensi dan Perkembangan Kelembagaan Hukum 
Islam di Indonesia 

▪ Perlindungan Hukum terhadap Fenomena 
Perkawinan Siri Dibawah Umur tanpa Wali di 
Kabupaten Lumajang 

▪ From Formal Validity to Ethical Accountability: 
Good Faith in Sharia Electronic Contracts Under 
Indonesian Law 

▪ The Genealogy of Taqnin Al-Ahkam And Its Initial 
Implementation In The Ottoman Empire 

▪ Legal Protection for Parties When MPD Fails to 
Collect Notarial Protocols 

▪ Raising the Marriage Age, Raising Dispensations? 
Evidence From the Malang Religious Court After 
Constitutional Court Decision no. 22/PUU-
XV/2017 

▪ Review of Islamic Law and Law no. 1 of 1974 and 
Constitutional Court Decision no. 46/PUU-
VIII/2010 Concerning Siri Marriage Law: The 
Position of Wives, Children And Property 

▪ Juridical Review of Marriage Contracts For 
Pregnant Women In Islamic Law And National Law 

▪ Sharia Economic Law on The Growth of Micro, 
Small, And Medium Enterprises (UMKM) In The 
Digital Era 

 

 

  

E d i s i :  V o l u m e  9  N o m o r   2 
J u l i   -   D e s e m b e r  2 0 2 5 



 

H a k a m 

Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 
e-ISSN : 25808052  |  p-ISSN : 2829-5803 
 
DOI: https://doi.org/10.33650/jhi 
 
 
 

Volume 9 Nomor 2, Juli – Desember 2025 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Editorial Office: 
 
Program Studi Hukum Keluarga (Ahwal Syakhshiyah) 
Fakultas Agama Islam Universitas Nurul Jadid,  
Paiton, Probolinggo, Jawa Timur, Indonesia 67291.  
Telepon: 0888 30 78899, Hp: 082232108969 
Email: hukumkeluarga.fai@unuja.ac.id 
Website: https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam/index   

https://doi.org/10.33650/jhi
https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam/index


H a k a m 
Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 
 
Editor In Chief 
Muhammad Zainuddin Sunarto, Sinta ID 6116528, Universitas Nurul Jadid, 
Probolinggo, Indonesia 

 
Editorial Board 
Daniel Fernandez Kranz, Scopus ID 12797471200, Instituto de Empresa 
University, Segovia, Spain, Spain 
Mohammad Fadel, Scopus ID 39261404000, University of Toronto, Canada, 
Canada 
Joana Salifu Yendork, Scopus ID 56328263000, University of Ghana, Ghana, 
Ghana 
Siti Muna Hayati, Scopus ID, UIN Sunan Kalijogo Yogyakarta 
Slawa Rokicki, Scopus ID 56404564000, University College Dublin, Ireland, 
Ireland 
Khoirul Hidayah, Scopus ID 57203353119, Universitas Islam Negeri Maulana 
Malik, Malang, Indonesia 
Akhmad Farid Mawardi Sufyan, Scopus ID 57266242300, Institut Agama 
Islam Negeri Madura, Pamekasan, Indonesia 
Zakiyatul Ulya, Scopus ID 57218455431, Universitas Islam Negeri Sunan 
Ampel Surabaya, Indonesia 
 

Reviewers 
Ewa Batyra, Scopus ID 57192590667, The Max Planck Institute for 
Demographic Research, Germany, Germany 
Elizabeth Agey, Scopus ID 57204005122, University of California Santa 
Barbara, United States of America, United States 
Olympia L.K. Campbell, Scopus ID 57221476734, Institute For Advanced 
Study in Toulouse, France, France 
Xiangming Fang, Scopus ID 36339202800, China Agricultural University, 
Beijing, China, China 
Rihab Grassa, Scopus ID 55505935200, Manouba University, Tunisia, Tunisia 
Junghua Hung, Scopus ID 8574630700, National Central University, Taoyuan, 
Taiwan, Taiwan, Province of China 
Rüdiger Lohlker, Scopus ID 6506783480, Northwest University, Xi'an, China, 
China 
Marco Alfano, Scopus ID 57527411400, University College London, United 
kingdom, United Kingdom 



Dhofir Catur Bashori, Scopus ID, Universitas Muhammadiyah Jember, 
Indonesia 
Muslihun -, Scopus ID, Institut KH Abdul Chalim Pacet Mojokerto, Indonesia 
Siti Khoirotul Ula, Scopus ID, Universitas Islam Negeri Sayyid Ali 
Rahmatullah Tulungagung, Indonesia 
Nur Lailatul Musyafa’ah, Scopus ID 57353220700, Universitas Islam Negeri 
Sunan Ampel Surabaya, Indonesia 
 
 

English Language Advisor 
Achmad Naufal Irsyadi, Sinta ID 6704870, Universitas Nurul Jadid, 
Probolinggo, Indonesia 
 

Layouter 
Faizul Mubarok, Universitas Nurul Jadid, Probolinggo, Indonesia 
  



H a k a m 
Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 

Table of Content 
 

1 HAK KEKAYAAN INTELEKTUAL (HKI) SEBAGAI OBJEK 
JAMINAN PEMBIAYAAN DALAM PERSPEKTIF HUKUM 
EKONOMI SYARIAH 
Diding Jalaludin, Piqi Rizki Padhilah, Umar Rojikin, Muhamad Kholi, 
Tatang Astarudin 
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

181 – 194 

2 PERAN ISTRI SEBAGAI PENCARI NAFKAH DAN DAMPAKNYA 
TERHADAP KEUTUHAN RUMAH TANGGA PERSPEKTIF 
ISLAM 
Muhammad Shidqi Pribadi, Teguh dwi cahyadi 
Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i Jember 

195 – 211 

3 KONSEP NABAWI DALAM MEMBANGUN KEHARMONISAN 
RUMAH TANGGA 
Muhammad Fathur Rachman Imanda, Winning Son Ashari  
Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i Jember 

212 – 227 

4 IMPLEMENTATION OF THE WAKALAH BIL UJROH 
CONTRACT IN FINANCING PRODUCTS AT ISLAMIC 
FINANCIAL INSTITUTIONS 
Muhammad Fikri Auliaurrahman  
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

228 – 242 

5 DECONSTRUCTING MU’ASYARAH BI AL-MA’RUF: TOWARD A 
GENDER-JUST FRAMEWORK OF ISLAMIC FAMILY LAW 
Lina Nur Anisa 
Institut Agama Islam Ngawi 

243 – 266 

6 EKSISTENSI DAN PERKEMBANGAN KELEMBAGAAN HUKUM 
ISLAM DI INDONESIA 
Hasbi Umar, Husin Bafadhal, Reza Rahmatullah 
Universitas Islam Negeri Sulthan Thaha Saifuddin Jambi 

267 – 278 

7 FROM FORMAL VALIDITY TO ETHICAL ACCOUNTABILITY: 
GOOD FAITH IN SHARIA ELECTRONIC CONTRACTS UNDER 
INDONESIAN LAW 
Sigit Nurhadi Nugraha, Abdul Rachmad Budiono, Budi Santoso, Rachmi 
Sulistyarini  
Fakultas Hukum Universitas Brawijaya, Malang, Indonesia 

279 – 303 

8 LEGAL PROTECTION FOR PARTIES WHEN MPD FAILS TO 
COLLECT NOTARIAL PROTOCOLS 
Adinda Mellinia Aurel, Herlindah, Imam Rahmat Sjafi’i 
Universitas Brawijaya Malang, Indonesia 

304 – 326 

9 REVIEW OF ISLAMIC LAW AND LAW NO. 1 OF 1974 AND 
CONSTITUTIONAL COURT DECISION NO. 46/PUU-VIII/2010 
CONCERNING SIRI MARRIAGE LAW: THE POSITION OF 
WIVES, CHILDREN AND PROPERTY 
Syaiful Bakri, Muhammad Abrori  
Sekolah Tinggi Ilmu Syari’ah Darul Falah Bondowoso 

327 – 341 



10 SHARIA ECONOMIC LAW ON THE GROWTH OF MICRO, 
SMALL, AND MEDIUM ENTERPRISES (UMKM) IN THE 
DIGITAL ERA 
Meisa Nur Safitri, Nabila Nurkhafiah, Siti Nurzihan, Afifaturrohmaniyah 
Universitas Islam Negri Sultan Maulana Hasanudin Banten, Indonesia 

342 – 355 

11 KONSEP KAFA’AH DALAM PRESPEKTIF IMAM MALIK DAN 
IMAM SYAFI’I: ANALISIS METODOLOGI USHUL FIKIH  
Nailil Maziyati, Luthfiyah 
Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang, Indonesia 

356 – 375 

12 IMPLIKASI NORMATIF DAN SOSIAL PERJANJIAN PRA-NIKAH 
PERSPEKTIF HUKUM KELUARGA ISLAM DI INDONESIA  
Suwito, Didit Darmawan, Saidah Fiddaroini Harun, Risma A’limathus 
Zuriah 
Universitas Sunan Giri Surabaya, Indonesia 

376 – 394 

13 THE BOYCOTT OF ISRAELI PRODUCTS FROM THE 
PERSPECTIVE OF SADZ AL-DZARAI’: A NORMATIVE 
ANALYSIS WITHIN ISLAMIC LAW 
Ai Samrotul Fauziah 
UIN Sunan Gunung Djati Bandung 

395 – 407 

14 ANALYSIS OF LEGAL POLICY IMPLEMENTATION AGAINST 
PERPETRATORS OF CHILD BULLYING  
Sulistina, Amilia Putri Kartika Sari, Efrilia Yusri, Arindy Sri Musdalifah 
Universitas Nurul Jadid Paiton Probolinggo, Indonesia 

408 – 424 

15 KAFA’AH DALAM PERKAWINAN PERSPEKTIF MAQASID AL-
SYARI’AH (Studi Kasus pada Pesantren Darul Ma’sum dan Yayasan 
Darussalam Kabupaten Probolinggo) 
Muhamad Agus Salim, Fauziyah Putri Meilinda  
Institut Ahmad Dahlan Probolinggo, Indonesia 

425 – 439 

16 PERLINDUNGAN HUKUM TERHADAP FENOMENA 
PERKAWINAN SIRI DIBAWAH UMUR TANPA WALI DI 
KABUPATEN LUMAJANG 
Uswatun Hasanah, Fauziyah Putri Meilinda  
Institut Ahmad Dahlan Probolinggo 

440 – 453 

17 THE GENEALOGY OF TAQNĪN AL-AHKĀM AND ITS INITIAL 
IMPLEMENTATION IN THE OTTOMAN EMPIRE 
Alby Labib Halbana Bunyamin, Abdul Mufti Albasyari   
UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia; Institut Nahdlatul Ulama 
Ciamis, Indonesia 

454 – 468 

18 RAISING THE MARRIAGE AGE, RAISING DISPENSATIONS? 
EVIDENCE FROM THE MALANG RELIGIOUS COURT AFTER 
CONSTITUTIONAL COURT DECISION NO. 22/PUU-XV/2017 
Risma Nur Arifah, Mohd Nurhusairi Bin Mat Hussin, Erik Sabti 
Rahmawati, Anggreani Kharimatuz Zahro 
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia; 
Universiti Malaya, Malaysia 

469 – 483 

19 JURIDICAL REVIEW OF MARRIAGE CONTRACTS FOR 
PREGNANT WOMEN IN ISLAMIC LAW AND NATIONAL LAW 
Yurizka Syahdani Nst, Uswatun Hasanah 
Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary 
Padangsidimpuan, Indonesia 

484 – 501 

 



Hakam : Journal of Islamic Law Studies and Islamic Economic Law  
This journal is an open-access article under a CC BY-NC-SA 4.0 International License. © 2025, the author(s) 

 
Volume 9 Number 2 (December 2025) | Pages 304 – 326 

Doi: https://doi.org/10.33650/jhi.v9i2.12707  
Submitted: 10 October 2025 | Revised: 16 November 2025 | Accepted: 20 December 2025 | Published: 31 December 2025 
 
 

LEGAL PROTECTION FOR PARTIES WHEN MPD FAILS TO 
COLLECT NOTARIAL PROTOCOLS 

 
Adinda Mellinia Aurel, Herlindah, Imam Rahmat Sjafi’i 

Universitas Brawijaya Malang, Indonesia 
Email : adindaurel@student.ub.ac.id 

 
 

ABSTRACT 

The failure of the MPD to take the Notary protocol as stipulated in Article 63 paragraph (6) of the 2014 UUJN 
has legal consequences that could be detrimental to the parties. There are no further provisions regarding the 
mechanism for saving the protocol when the MPD does not take the Notary protocol, even though the Notary 
protocol is a collection of state archive documents that must always be stored and maintained. The UUJN only 
regulates the submission of the Notary protocol. The absence of complete regulations regarding the Notary 
protocol raises a legal issue, namely legal incompleteness. The method used is normative legal research. The 
results of the research are that the legal consequences of the MPD not taking the Notary protocol are 1. the 
loss of the rights of interested parties to obtain a grosse, copy, or excerpt of the deed. 2. the Notary protocol 
becomes neglected and is at risk of being damaged or lost. There are two types of legal protection provided to 
interested parties, namely preventive and repressive legal protection. Preventive legal protection refers to the 
MPD immediately taking the Notary protocol from the heirs who did not submit the protocol to the recipient 
so that the protocol remains stored and well maintained. Repressive legal protection refers to filing a complaint 
with the MPD so that the Notary protocol is immediately taken from the heirs and submitted to the Notary 
who received the protocol. 

Keywords : Legal Protection, Notary Protocol, Regional Supervisory Council, Heirs. 

 

ABSTRAK 

Tidak diambilnya protokol Notaris oleh MPD sebagaimana yang tercantum dalam pasal 63 ayat (6) UUJN 
Tahun 2014 menimbulkan akibat hukum yang dapat merugikan para pihak. Tidak terdapat ketentuan lanjutan 
mengenai mekanisme penyelamatan protokol ketika MPD tidak mengambil protokol Notaris, padahal protokol 
Notaris merupakan kumpulan dokumen arsip negara yang harus selalu disimpan dan dipelihara, UUJN hanya 
mengatur terkait penyerahan protokol Notarisnya saja. Tidak adanya aturan yang lengkap terkait protokol 
Notaris ini menimbulkan isu hukum yakni ketidaklengkapan hukum. Metode yang digunakan adalah penelitian 
hukum normatif. Hasil penelitian adalah akibat hukum dari tidak diambilnya protokol Notaris oleh MPD adalah 
1.hilangnya hak para pihak yang berkepentingan untuk memperoleh grosse, salinan, maupun kutipan akta. 2. 
protokol Notaris menjadi terbengkalai dan terancam rusak maupun hilang. Perlindungan hukum yang diberikan 
kepada para pihak yang berkepentingan ada dua jenis yakni perlindungan hukum preventif dan juga represif. 
Perlindungan hukum preventif yang dimaksud adalah dengan MPD yang segera mengambil protokol Notaris 
dari ahli waris yang tidak menyerahkan protokol ke Penerima sehingga protokol tetap tersimpan dan terpelihara 
dengan baik. Perlindungan hukum represif yang dimaksud adalah dengan membuat pengaduan kepada MPD 
agar protokol Notaris segera diambil dari ahli waris dan diserahkan ke Notaris penerima protokol.  

Kata Kunci: Perlindungan Hukum, Protokol Notaris, Majelis Pengawas Daerah, Ahli waris. 

 

 

 

Published by Islamic Faculty of Nurul Jadid University, Probolinggo, Indonesia. 
online access at https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam  
e-ISSN 2580-8052 | p-ISSN 2829-5803 

https://doi.org/10.33650/jhi.v9i2.12707
https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam


Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
305  

 

INTRODUCTION 

A person can be appointed as a Notary based on a Decree of the Minister of Law 

and Human Rights of the Republic of Indonesia (hereinafter referred to as the Minister of 

Law and Human Rights). In carrying out their duties, Notaries are bound by legal provisions, 

namely the Notary Position Law and the Notary Code of Ethics, as well as other regulations 

related to Notaries.1  Notary is a public official authorized to draw up authentic deeds relating 

to agreements, decisions, or actions in accordance with the wishes of the parties concerned 

or as stipulated in laws and regulations that require authentic deeds to be drawn up, to 

guarantee the certainty of the date of the authentic deed, to provide copies, excerpts, or gross 

copies of authentic deeds, as long as the work of the authentic deed is not assigned to another 

official. The definition of a Public Official is a person who has special duties and authority 

to serve the public interest in certain matters.2 

The product of a notary is called an authentic deed. An authentic deed is a legal 

document that serves to record certain legal actions such as lease agreements, PPJBs, 

establishment of a company, creation of a will, and so on. Notaries must ensure that the 

parties involved in the legal action are aware of the legal implications of their actions and 

agree based on the wishes of each parties.3 There are two types of deeds drawn up by a 

notary, namely party deeds and relaas deeds. In short, a party deed is a deed drawn up in the 

presence of a notary that contains the actions and statements of the parties who appeared 

before the notary at that time. Examples of party deeds are: cooperation agreement deeds, 

grant deeds, credit agreement deeds, and so on. Meanwhile, a relaas deed is a deed drawn up 

by a Notary that contains an explanation of an event experienced, seen, and witnessed by the 

Notary. Examples of relaas deeds include: minutes of a General Meeting of Shareholders 

(RUPS).4 

Notaries have a very important function in legal transactions, especially in civil law, 

because Notaries are public officials who are authorized to draw up deeds related to legal 

 
1 N Huda, “Peran Notaris/Pejabat Pembuat Akta Tanah Dalam Proses Pemungutan Bea Perolehan Hak Atas 
Tanah Dan Atau Bangunan (BPHTB) Secara Online Di Kota Padang,” Jurnal Notarius 1, no. 2 (2022): 272. 
2 S Latifa, Khairani, and S Syofyan, “Penegakan Hukum Terhadap Notaris Yang Melanggar Undang-Undang 
Jabatan Notaris (Studi Kasus Di Kota Padang),” Unes Journal of Swara Justisia 9, no. 1 (2025): 93–106, 
https://doi.org/10.31933/5s2e4b11. 
3 A Sholikhah, “Tanggung Jawab PPAT Penerima Protokol Terhadap Akta PPAT Pemberi Protokol Yang 
Digugat Di Pengadilan,” Jurnal Hukum Tora 8, no. 4 (2022): 330. 
4 R U Hably and G Djajaputra, “Kewenangan Notaris Dalam Hal Membuat Akta Partij (Contoh Kasus 
Putusan Mahkamah Agung Nomor: 1003 K/PID/2015),” Jurnal Hukum Adigama 2, no. 2 (2019): 482, 
https://doi.org/10.24912/adigama.v2i2.6562. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
306  

 

actions, and the deeds they draw up have legal certainty and validity.5 Notary must also be 

thorough when verifying the identities of the parties and must check the identities of all 

parties involved in the legal agreement. This is because notaries are responsible for ensuring 

that the parties entering into the agreement are indeed the authorized and legitimate parties. 

Notary must also be observant in assessing their clients, whether the identities provided by 

their clients are indeed the same as those appearing before the notary. This is because it is 

possible that the parties who come before the notary do not match the identities provided 

to the notary. This is because notaries must guarantee that the legal agreements made before 

them are made legally, appropriately, and in accordance with applicable laws.6 

According to Tan Thong Kie, the Notary Protocol does not belong to the Notary 

who drew up the deed, but to the community as the party with an interest in the deed drawn 

up for the legal action taken. This view emphasizes that the Notary only acts as a temporary 

custodian and guardian of the authenticity of the legal document. The Notary Protocol serves 

as an official state archive that has evidentiary value and must be preserved for the legal 

interests of the parties. It contains various important documents that reflect the legal 

activities carried out through a notary. The Notary Protocol includes, among other things, 

deed minutes, a book of registered handwritten letters (waarmerking), and a book of 

handwritten letters legalized before a notary (legalization). In addition, the Notarial Protocol 

also includes a list of deeds (repertorium), a register of wills, a register of protests, and a 

register of the names of the parties. Thus, the Notarial Protocol is an important instrument 

in ensuring certainty, order, and legal protection for the community.7 

The handover of Notary Protocols aims to maintain the existence and confidentiality 

of deeds, so that if at any time the deed is needed for a particular purpose, it will still exist 

and the Notary can easily find the deed. The maximum period for submitting the protocol 

to the recipient of the Notary Protocol is 30 (thirty) days by making a report of the 

submission of the Notary Protocol signed by the heir as the party submitting and the 

recipient as the party receiving the Notary Protocol. The MPD has the right to appoint the 

recipient of the Notary Protocol, and if the Notary Protocol is not submitted by the heir to 

the recipient within 30 (thirty) days, the MPD has the authority to take the Notary Protocol 

from the heir.   

 
5 G H S L Tobing, Peraturan Jabatan Notaris (Erlangga, 1996). 
6 K Andasasmita, Notaris Selayang Pandang (Bandung: Alumni, 1983). 
7 H Adjie, Hukum Notaris Indonesia Tafsir Tematik Terhadap UU No. 30 Tahun 2004 Tentang Jabatan Notaris 
(Refika Aditama, 2007). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
307  

 

Article 63 paragraph (6) of the 2014 UUJN states that the MPD has the “authority” 

to do so, which means that the MPD is not obliged to take the Notarial Protocol, so the 

MPD has the option not to take the Protocol from heirs who do not submit the protocol to 

the recipient of the Notarial Protocol. Therefore, the MPD’s failure to take the Protocol may 

result in a legal problem, namely legal incompleteness when a certain legal situation arises, in 

this case when the MPD does not take the Notary Protocol from the heir who does not 

submit the protocol to the recipient. This is because the Notary Position Law does not 

regulate the legal consequences of the MPD not taking the Notary Protocol. This legal 

incompleteness has the potential to cause material and immaterial losses to parties who have 

an interest in the Notary Protocol.    

The failure of the Regional Supervisory Council (MPD) to obtain the Notary 

Protocol from the heirs of a notary who has died or is no longer in office raises serious legal 

issues regarding the continuity of responsibility for the storage of these state documents. 

Based on the provisions of Article 63 of the Notary Law (UUJN), the Notary Protocol is a 

state archive that must be immediately submitted to the recipient of the protocol designated 

by the MPD. If this handover does not take place, there will be a legal vacuum regarding the 

storage of these documents, which could lead to the loss, damage, or misuse of minutes of 

deeds and other important documents that have legal evidentiary value. This situation also 

indicates administrative negligence on the part of both the heirs and the Supervisory Council, 

which has direct supervisory authority. 

The legal consequence of the MPD not taking the Notary Protocol is the disruption 

of the legal protection function for the community who need copies or evidence from the 

deeds contained in the protocol. Without clarity on who is responsible for the storage and 

management of the protocol, interested parties—such as those involved in the deed or their 

heirs—may lose access to valid documents. In the context of administrative law, this may 

also give rise to moral and legal liability for the MPD for failing to carry out its supervisory 

duties as mandated by law. 

To provide arguments for conducting research, there are three comparisons with 

previous studies that serve as references in finding new research. The first study is a study 

conducted by Rohmat Esa Hasan (Hasan, 2024), which also discusses Notary Protocols. 

However, the focus of the study is different. Rohmat Esa’s thesis contains a study of 

recipients of Notary Protocols who continue to issue copies of deeds to be given to the 

parties even though the deeds have not been signed by the parties, which of course means 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
308  

 

that the deeds are actually invalid and the Notary has violated his obligation to always act 

honestly, which ultimately means that the Notary can be given criminal sanctions for 

committing forgery. Meanwhile, the researcher focuses on the legal consequences and legal 

protection for the parties when the MPD does not take the Notary Protocol from the heirs 

who do not submit the Notary Protocol to the protocol recipient. Both Rohmat Esa’s thesis 

and the researcher use normative research, and there is also one difference in the theory used. 

Rohmat Esa uses the theory of responsibility and legal certainty, while the researcher uses 

the theory of legal consequences and legal protection. 

Further research was conducted by Rosi Wardani and Agung Irianto8 which was also 

a normative study and discussed the Notarial Protocol. The difference is that Rosi and 

Agung’s research focuses on the deviation committed by the MPD by submitting the 

protocol to the protocol recipient not in accordance with the period stipulated by the UUJN, 

which is a maximum of thirty days, whereas in Rosi and Agung’s research, the protocol was 

submitted to the recipient five months after the previous notary had passed away. As a result, 

the position of the protocol recipient was declared invalid. Meanwhile, the researchers 

focused on the legal consequences of the MPD not taking the Notary Protocol from the 

heirs who did not submit the Notary Protocol to the Protocol recipient and also the legal 

protection for parties who have an interest in the Notary Protocol. 

The next study is by Ega Gustian9, which uses the same normative research method 

and also discusses the Notary Protocol, but with a different focus. The difference is that 

Ega’s research focuses on Notary protocols stored digitally or electronically. It turns out that 

electronic archiving of Notary protocols can be done, but only as a backup, not an obligation. 

This is because there are still no specific regulations governing Notary protocols that can be 

stored digitally. If a Notary is proven to have committed an unlawful act or violated their 

Notary protocol, the Notary is obliged to take responsibility by accepting administrative, 

civil, or even criminal sanctions. Another responsibility that must be carried out by the 

protocol holder is to always maintain the confidentiality of the deed from the protocol they 

receive. Meanwhile, the research conducted by the researcher focuses on the legal 

consequences of the MPD not taking the Notary protocol from the heirs who did not submit 

 
8 R Wardani and A Irianto, “Penyimpangan Yang Dilakukan Majelis Pengawas Daerah Terkait Penyerahan 
Protokol Notaris Yang Berakibat Tidak Diserahkannya Protokol Notaris (Studi Kasus UM.MPDN 
DEPOK.17.154)” (Universitas Pancasila, 2021). 
9 E Gustian, “Kepastian Hukum Atas Penyimpanan Protokol Notaris Secara Digital (Suatu Urgensi Politik 
Hukum Kenotariatan)” (Universitas Andalas, 2022). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
309  

 

the Notary protocol to the protocol recipient, as well as legal protection for parties who have 

an interest in the Notary protocol. 

This study confirms the existence of a legal gap between the MPD’s obligation to 

obtain the Notarial Protocol as mandated by Articles 63–65 of the UUJN and the practice in 

the field, where the MPD often does not obtain the protocol from heirs who do not submit 

it to the Notary Receiving the Protocol. Unlike Rohmat Esa’s research, which uses the theory 

of responsibility and legal certainty and focuses on the late submission of protocols, for 

example in the case of Rosi and Agung, where the protocol was only submitted five months 

after the notary’s death, rendering the position of the protocol recipient invalid, this study 

uses the theory of legal consequences and legal protection to examine the impact of the 

MPD’s failure to collect protocols. The MPD’s non-compliance with the 30-day deadline set 

by the UUJN not only creates a legal vacuum regarding the validity of the protocol recipient 

but also has legal consequences for parties who need the deed minutes and eliminates the 

legal protection that should be provided by the state through the MPD as a supervisory body. 

Based on the above explanation, this research will discuss the topic “Legal Protection 

For Parties When Mpd Fails To Collect Notarial Protocols”. Based on the above explanation, 

this study will be discussed using two problem formulations: How are the legal consequences 

of the Regional Supervisory Council not taking the Notary protocol from the heirs who did 

not submit the protocol to the recipient of the Notary protocol? And  How is legal protection 

provided to the parties who have an interest in the notary protocol? 

 

 
RESEARCH METHOD 

The research to be used in this study is a normative legal approach. The normative 

legal research method is a legal research approach that focuses on the analysis of laws and 

regulations and legal doctrines in order to gain an understanding of applicable legal principles. 

According to Satjipto Rahardjo’s view, normative legal research is an effort to 

understand legal norms by investigating laws and regulations, court decisions, and existing 

legal doctrine concepts. Normative legal research can also be carried out by analyzing legal 

concepts, legal systems, and applicable legal principles.10 

The type of research used by researchers is normative legal research. Normative legal 

research can also be referred to as legal literature research. From a normative legal 

 
10 S Rahardjo, Ilmu Hukum (Citra Aditya Bakti, 2012). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
310  

 

perspective, law has the concept of rules or norms that serve as a reference for human 

behavior in society.11 This normative legal research is used to examine the rules governing 

the role of the MPD in safeguarding the protocols of deceased notaries and to provide 

solutions on how the rules should protect the parties involved in securing the protocols of 

deceased notaries.  

The legal analysis technique used is a descriptive qualitative analysis technique, which 

accurately and systematically explains the principles, rules, and legal doctrines related to the 

legal issues researched by the researcher. This qualitative analysis technique is carried out 

using grammatical and systematic interpretation methods. Grammatical interpretation is used 

to examine the legal language of the rules in everyday language, and systematic interpretation 

is used to interpret a legal provision in relation to other interrelated articles. 

 

FINDINGS AND DISCUSSION 

Legal Consequences of the Regional Supervisory Council’s Inaction in Notarial 

Protocol Transfer 

Notarial protocols are state documents that have authentic evidentiary value and 

serve as official archives to maintain certainty, order, and legal protection for the community. 

After the notary’s death, the UUJN stipulates that the authority and obligation to supervise 

and secure notarial protocols lies with the Regional Supervisory Council (MPD). This 

includes the MPD’s obligation to take over the protocols from the heirs and then hand them 

over to the designated Protocol Receiving Notary.12 The existence and management of these 

protocols are indicators of the transparency and validity of legal processes carried out by 

notaries. Based on the provisions of Law No. 30 of 2004 concerning the Position of Notary, 

the protocol must be stored securely and must be submitted to the competent authorities, 

including the recipient of the protocol after the notary’s death. In the context of inheritance, 

heirs have a legal obligation to submit the protocol to the rightful recipient in order to avoid 

legal losses and maintain the continuity of these vital archives. If the heirs refuse or even 

deliberately fail to submit the protocol, this action can be considered a violation of the legal 

obligations stipulated in the Civil Code and other relevant regulations, which can lead to 

serious legal consequences.13 

 
11 S Soekanto and S Mamudji, Penelitian Hukum Normatif: Suatu Tinjauan Singkat (Raja Grafindo, 2001). 
12 G Anand, Karakteristik Jabatan Notaris Di Indonesia (Prenadamedia Grup, 2018). 
13 A A A Prajitno, Apa Dan Siapa Notaris Di Indonesia (Putra Media Nusantara, 2018). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
311  

 

The heirs’ failure to submit the notarial protocol may be considered an unlawful act 

involving negligence or even intent to harm another party. Article 1365 of the Civil Code 

states that any act that violates the law and causes harm to another person may give rise to 

civil liability.14 When the MPD fails to fulfill these obligations, legal consequences arise for 

the MPD, the heirs, and the continuity of state functions in the management of these 

authentic archives. Failure to adopt the protocol not only has an impact on administrative 

aspects, but also raises the potential for violations of laws and regulations governing the 

administration of notarial offices and the management of state archives. 

In the context of Indonesian positive law, notarial protocols have an important 

position as part of the state archives. This is because notarial protocols contain authentic 

deeds made by public officials, namely notaries, in exercising their public authority. These 

authentic deeds have high legal force and serve as authentic evidence of certain legal events, 

making them very important in Indonesia’s documentation and law enforcement systems. 

Therefore, notarial protocols function not only as administrative documents but also as 

archives with strategic legal status. 

In line with this position, the regulations regarding notarial protocols are not only 

sourced from Law Number 2 of 2014 concerning Amendments to the Notary Position Law 

(UUJN), but are also reinforced by Law Number 43 of 2009 concerning Archives and 

Government Regulation Number 28 of 2012 as its implementing regulation. These 

provisions explicitly classify notarial protocols as state archives because they are produced 

by public officials in the course of providing public services. Therefore, notarial protocols 

must be managed, protected, and preserved in accordance with the standards for managing 

state archives as stipulated in Articles 40 to 48 of Law 43/2009, which requires the 

preservation of archives from damage, loss, and unauthorized control. Thus, notarial 

protocols must not only comply with the administrative provisions of the UUJN, but also be 

managed based on national archival principles, so that their integrity is maintained, their 

existence is guaranteed, and public access to them can still be carried out in accordance with 

the provisions of the applicable laws and regulations. The state’s role in managing these 

authentic archives. Failure to take protocols not only has an impact on administrative aspects 

 
14 T Aryawardhana, “Tanggung Jawab Penyimpanan Arsip Protokol Notaris Dari Notaris Lain Yang Waktu 
Penyerahan Berumur Lebih Dari 25 Tahun Yang Ditolak Oleh Majelis Pengawas Daerah Berdasarkan 
Undang-Undang Nomor 2 Tahun 2014 Tentang Perubahan Undang-Undang Nomor 30 Tahun 2004,” Jurnal 
Penelitian Hukum Galunggung 2, no. 1 (2025). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
312  

 

but also raises the potential for violations of laws and regulations governing the 

administration of notarial positions and the management of state archives. 

For further explanation, attached is a table regarding the articles that regulate the 

obligation of the MPD to take over the protocols of a deceased notary: 

Aspect  Regulation Description 

MPD 
Obligations 

- UUJN (Law 2/2014): Article 63 
paragraph (1) (supervision), 64 
letter c (Protocol security), 65 
paragraph (5) (obligation to take 
the Protocol). 
-Government Regulation 
24/2016 in conjunction with 
Government Regulation 37/1998: 
Article 62 paragraph (3) 
(maximum 30 days for 
submission), Article 61 paragraph 
(1) (protocols must be secured). 
- Law 43/2009 on Archives: 
Article 3 letter c (protection of 
state archives), Article 40 
paragraph (2) (transfer of archives 
to the competent authority). 

1. Take the Notary Protocol from the 
heirs/replacement notary since the 
notary died or is unable to perform 
their duties. 
2. Submit the protocol to the 
Receiving Notary within 30 days. 
3. Rescue, examine, and ensure that 
the protocol is in the hands of the 
competent authority. 
4. Prevent damage, loss, or misuse of 
the protocol as a state archive. 

Heirs’ Rights - PP 24/2016 jo. PP 37/1998: 
Article 62 paragraph (1) (authority 
of heirs to submit the Protocol). 
- Civil Code Article 833 (rights 
and authority of heirs over 
inheritance). 
- Law 43/2009 Article 48 
paragraph (2) (the public’s right to 
access state archives). 

1. Obtain legal certainty regarding the 
transfer of protocols to the MPD. 
2. Be free from the burden of 
responsibility for storing state 
archives that are not their authority. 
3. Obtain legal protection from the 
risk of lawsuits or potential misuse of 
protocols that are not their 
responsibility. 
4. Be served quickly, simply, and in 
accordance with procedures by the 
MPD. 

Potential 
Violations if 
the MPD 
Does Not 
Act 

- UUJN: Violation of Articles 63–
65 (MPD obligations). 
- Law 43/2009: Violation of 
Article 53 paragraph (1) 
(negligence in the management of 
state archives). 
- PP 28/2012 on the 
Implementation of the Archives 
Law: Article 26 (obligation to 
preserve archives), Article 47 
(prohibition on leaving state 
archives in the hands of 
unauthorized parties). 

1. Violation of Articles 63–65 of the 
UUJN (obligation to supervise and 
retrieve protocols). 
2. Violation of the archiving regime 
by leaving state archives in the hands 
of unauthorized parties. 
3. Legal losses for the community due 
to inability to access the minutes of 
the deed. 
4. Maladministration or abuse of 
authority by the MPD. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
313  

 

5. Invalidity of the handover of 
protocols and administrative defects 
for the recipients of the protocols. 

Legal 
Protection 
Mechanisms 

- UUJN: Articles 70–73 (authority 
of MPW and MPP for 
investigation and administrative 
sanctions). 
- Law 43/2009: Articles 60–64 
(legal protection of state archives), 
Article 86 (sanctions for 
negligence). 
- PP 28/2012: Articles 55–59 
(supervision of archive 
management). 
- Civil Code: Article 1365 (civil 
liability for unlawful acts). 

1. Administrative measures for MPD 
negligence based on the Government 
Administration Law (objections, 
reports of maladministration). 
2. Complaints to the Indonesian 
Ombudsman regarding alleged 
maladministration by the MPD. 
3. Administrative court lawsuits if the 
actions or negligence of the MPD 
harm the legal interests of the public 
or heirs. 
4. Reporting of archive violations to 
the archival institution in accordance 
with Law 43/2009. 
5. Restoration of public rights 
through the Receiving Notary after 
the protocol has been legally 
transferred. 

 

According to Miriam Budiardjo, power is the ability of a person or group of people 

to influence the behavior of another person or group in such a way that the behavior is in 

accordance with the desires and objectives of the person or state.15 In order for power to be 

exercised, a ruler or organ is needed so that the state is conceptualized as a collection of 

positions where those positions are filled by a number of officials who support certain rights 

and obligations based on the construction of subject-obligations. 

The phrase “authorized” in Article 63 paragraph (3) of Law No. 2 of 2014 concerning 

Notary Positions confirms that the Regional Supervisory Council (MPD) is authorized to 

take notary protocols from substitute notaries, holders, or heirs. Because this authority is 

granted directly by law, it is attributive in nature. In the doctrine of administrative law, 

attributive authority always contains an element of duty to act, especially when the object 

being managed concerns the public interest. 

Article 67 paragraph (1) of Law 2/2014 also states that the MPD supervises the 

implementation of notarial duties.16 This means that the seizure of protocols is an integral 

 
15 M Merdekawati, “Pelaksanaan Kewajiban Majelis Pengawas Daerah Gabungan Kabupaten Pengandaran, 
Kota Banjar, Kabupaten Ciamis Dalam Pemeriksaan Laporan Pengaduan Masyarakat,” Recital 5, no. 2 (2023). 
16 E S Kombo, F Baftim, and A E Gerungan, “Kewenangan Majelis Pengawas Notaris Dan Pengawasan 
Notaris Menurut Undang-Undang Nomor 2 Tahun 2014,” Lex Privatum 11, no. 5 (2023). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
314  

 

part of this supervisory function. This authority should not be understood as a passive right, 

but as an active obligation to maintain the continuity of notarial administration. 

If the phrase “authorized” is interpreted as merely discretionary authority, then the 

MPD may choose not to act.17 This interpretation contradicts Article 53 paragraph (1) of the 

Government Administration Law (Law 30/2014), which states that officials who are given 

authority must use their authority in accordance with the purpose of the authority granted 

by law. Thus, the MPD’s inaction (omission) can actually be classified as a form of 

maladministration. 

The obligation to act is even clearer because notarial protocols are documents with 

high legal consequences. Article 1 point 13 of Law 2/2014 emphasizes that notarial protocols 

are a collection of documents that must be kept by notaries in the performance of their 

duties. When a notary dies, falls ill, or is unable to perform their duties, the protocol may be 

in the hands of parties who do not understand the procedures for its storage. This is where 

the MPD’s authority must be actively used to protect the legal interests of the community. 

If the MPD does not take the protocol from the heirs who have neglected to hand it 

over, there will be a risk of losing the minute of the deed, which is an authentic piece of 

evidence. Article 1868 of the Civil Code stipulates that a notarial deed is an authentic deed 

that has full probative force. The loss of the protocol means the loss of state evidence, and 

this is detrimental to the public who need proof of their legal relationships. 

In addition, there is a much stronger basis: notarial protocols are part of the state 

archives. Article 1 paragraph 2 of Law 43/2009 on Archives states that state archives are 

archives produced by state institutions, including public officials. Notaries are public officials, 

so the protocols they produce are classified as state archives that must be protected by the 

state. 

Furthermore, Article 40 paragraph (1) of Law 43/2009 requires every creator of 

archives (including public officials) to protect archives from the risk of damage, loss, and 

misuse. Because when the notary is unable to do so, the archives are in the hands of the heirs, 

the obligation to protect them is transferred to the authorized body, namely the MPD. This 

is reinforced by Article 48 paragraph (1) of Law 43/2009, which states that the preservation 

of static archives is carried out by the authorized institution. 

 
17 A Witasari, “MPD Bukan Advokat Para Notaris Berdasarkan Undang-Undang No. 30 Tahun 2004 Tentang 
Jabatan Notaris,” Jurnal Hukum 28, no. 2 (2012). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
315  

 

Government Regulation 28/2012 on the Implementation of the Archives Law, 

Article 5 paragraph (1) emphasizes that every state archive must be maintained in terms of 

authenticity, integrity, and availability. The MPD, as the primary supervisor of notaries, is the 

institution closest to ensuring this. Therefore, the use of the authority to take protocols is 

not merely a right, but an obligation to fulfill the principles of availability and accountability. 

From a constitutional law perspective, Article 18 paragraph (3) of Law 30/2014 states 

that administrative officials are obliged to use their authority to protect the public interest. 

The protection of notarial protocols, which are state archives as well as public evidence, 

clearly falls under the category of public interest. Thus, the MPD cannot be passive; the use 

of the authority to seize protocols is part of the constitutional obligation to protect legal 

certainty for the community. 

Thus, the phrase “authorized” in Article 63 paragraph (3) of Law 2/2014 must be 

interpreted as both legal authority and obligation. The MPD is not only given the right, but 

also the responsibility to ensure that notarial protocols, which are state archives under Law 

43/2009, remain secure, preserved, and accessible. If this authority is not exercised, the MPD 

has the potential to violate the UUJN, the Government Administration Law, and the 

Archives Law, as well as cause losses to the community and the loss of state documents of 

high legal value. 

Failure by the MPD to retrieve the protocols may result in a burden of responsibility 

for the heirs. Heirs basically do not have the legal capacity, technical knowledge, or job 

responsibilities to store notarial protocols. Article 1 point 13 of Law 2/2014 stipulates that 

protocols may only be stored by notaries or designated supervisory institutions. If the MPD 

does not immediately retrieve the protocols, the heirs may be considered as parties who 

control state documents without a legal basis, thus potentially causing administrative and 

psychological pressure on them. 

In addition, heirs may face legal risks if the documents in the minutes are damaged, 

lost, or misused by other parties while in their possession. This is contrary to the principle 

of legal protection for citizens as stipulated in Article 28D paragraph (1) of the 1945 

Constitution, which guarantees fair legal certainty for everyone. When the MPD fails to take 

action, heirs may be subject to lawsuits or claims from parties who feel aggrieved by the 

unavailability of the minute of deed. In fact, heirs have no legal or professional obligation to 

safeguard these state archives. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
316  

 

The MPD’s failure to act also leaves heirs vulnerable to potential criminalization, 

particularly in relation to Articles 55 and 56 of the Criminal Code concerning participation 

in or allowing criminal acts to occur if the protocol is misused by other parties. Even if the 

heirs have no intention of breaking the law, their ignorance of the protocol’s management 

can lead to adverse legal consequences. In fact, if the MPD immediately exercises its 

authority, these risks can be completely avoided. 

Therefore, the retrieval of protocols by the MPD is not only in the interests of 

notarial administration, but also for the maximum legal protection of the heirs. From an 

administrative protection perspective, Article 29 of Law 30/2014 on Government 

Administration stipulates that government officials are obliged to prevent losses that may be 

incurred by citizens due to the negligence of officials. By acting quickly to take the protocol, 

the MPD ensures that the heirs are free from disproportionate legal liability, protected from 

the risk of document misuse, and avoid potential legal conflicts with third parties. 

The obligation of the Regional Supervisory Council (MPD) to supervise and secure 

notarial protocols is a direct mandate from Articles 63 to 65 of Law Number 2 of 2014 

concerning Amendments to the Notarial Position Law. This provision confirms that the 

MPD has the authority and obligation to take administrative action to ensure that protocols 

remain under the control of the competent authorities. Thus, neglecting this authority can 

be classified as a violation of the legal obligations established by the legislature. 

Article 63 paragraph (3) of the UUJN explicitly states that the MPD has the authority 

to take the protocols from a substitute notary, temporary notary, or heir in the event of 

certain legal events such as the death or incapacity of a notary. Because the phrase 

“authorized” is an attribution of authority from the law, the organ given the authority cannot 

be passive. The absence of action can result in negligence (omission) that is contrary to the 

purpose of supervision as stated in Article 67 paragraph (1) of the UUJN. 

If the MPD does not exercise its authority to retrieve the protocol, there is a potential 

that the notary protocol will remain in the hands of an unauthorized party, particularly heirs 

who do not have the legal capacity to store such state archives. Protocols left in the hands of 

unauthorized parties open up the possibility of loss, damage, physical alteration, or misuse 

of the protocol’s contents by certain parties. This condition is contrary to the principle of 

archive protection as stipulated in Article 40 paragraph (1) of Law 43/2009 on Archives. 

If notarial protocols are not secured by the MPD, there is a risk of violating the 

national archiving legal regime. Article 48 of Law 43/2009 stipulates that state archives must 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
317  

 

be preserved and transferred to authorized institutions or officials to ensure their 

authenticity, integrity, and accessibility. Because notaries are public officials, the protocols 

they produce are classified as state archives, so the MPD’s failure to retrieve the protocols 

can be considered a neglect of its obligation to preserve archives as mandated by law. 

The MPD’s failure to retrieve the protocols also has the potential to harm the public 

who need access to the minutes of deeds as evidence in legal and administrative proceedings. 

Notarial authentic deeds have full evidentiary force as stipulated in Article 1868 of the Civil 

Code. By not securing the protocols, the MPD could cause the public to lose access to 

evidentiary documents that should be protected by the state, thereby creating legal 

uncertainty that is contrary to Article 28D paragraph (1) of the 1945 Constitution. 

In addition to causing losses to the public, the failure to secure the protocol can be 

classified as an administrative violation by the MPD. Articles 17 and 18 of Law 30/2014 on 

Government Administration require government officials to use their authority in 

accordance with the objectives of the granting of authority by law. The MPD’s inaction can 

be considered a form of abuse of authority in the form of detournement de pouvoir or abuse 

of authority for failing to carry out its mandatory duties. 

The MPD’s negligence also has the potential to give rise to administrative liability as 

stipulated in Articles 80 to 82 of Law 30/2014, because the MPD has failed to carry out 

mandatory public services, namely ensuring that the protocol is in lawful possession. This 

inaction can be assessed as an act of maladministration in the form of neglecting legal 

obligations that should be carried out by government officials. 

The failure to retrieve the protocol may also hinder the process of submitting the 

protocol to the Receiving Notary as stipulated in Article 63A of the Notary Law and technical 

provisions in the Minister of Law and Human Rights Regulation concerning the procedure 

for transferring protocols. Delays in submitting protocols have direct implications for the 

smooth running of public services provided by the Receiving Notary to members of the 

public who need proof of deeds. 

From a legal certainty perspective, the failure of the MPD to act can cause stagnation 

in the notarial administration process. Protocols that are not immediately transferred to the 

Receiving Notary will be left hanging and inaccessible. This contradicts the principles of fast, 

simple, and legal certainty services as stated in Article 5 of Law 30/2014, which must be 

fulfilled by every government official. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
318  

 

Thus, the MPD’s failure to collect notarial protocols is not only a violation of the 

UUJN, but also has implications for violations of the Archives Law and the Government 

Administration Law. The impacts include the potential for misuse of state archives, losses to 

the community, obstacles to public services, and administrative accountability for the MPD. 

Therefore, the MPD’s authority to retrieve protocols must be interpreted as a legal obligation 

that must be carried out in order to maintain legal certainty, protect state archives, and ensure 

maximum protection for the community and heirs. 

 

Legal Protection for Parties with an Interest in Notarial Protocols 

Legal protection for parties with an interest in notarial protocols is an important 

aspect that must be fulfilled in order to protect their rights and ensure that the document 

management process is carried out fairly.18 In this context, the applicable laws and regulations 

have explicitly regulated the rights and obligations of parties related to notarial protocols, 

thereby creating legal certainty that supports the orderly functioning of notaries. One of the 

legal bases for this is Article 1 point 13 and Article 65 of Law Number 2 of 2014 concerning 

Amendments to Law Number 30 of 2004 concerning the Notary Position (UUJN). These 

provisions explain that notarial protocols are a collection of documents that constitute state 

archives, and the notary receiving the protocols is fully responsible for the maintenance and 

security of these documents. Furthermore, Article 65 of the UUJN also emphasizes that the 

storage and management of protocols must be carried out in an orderly and secure manner, 

and must be handed over to the competent authorities if the notary resigns, is dismissed, or 

dies.19  Thus, this regulation provides clear legal guarantees for parties to obtain access to 

protocols related to their legal interests, while ensuring the continuity of legal protection for 

authentic documents stored by notaries. 

Notarial protocols are a collection of documents that have high legal value, as they 

contain minutes of deeds and supporting documents that form the authentic basis for the 

legal actions of the parties. Based on Article 62 paragraph (1) of Law Number 2 of 2014 

concerning the Notary Position (UUJN), notary protocols must be submitted to another 

notary appointed by the Regional Supervisory Council (MPD) if the notary dies, resigns, is 

 
18 Y Yetniwati, T Yahya, and D Amir, “Perlindungan Hukum Terhadap Notaris Penerima Protokol: Bentuk 
Dan Batasan,” Undang: Jurnal Hukum 4, no. 1 (2021): 213–44, https://doi.org/10.22437/ujh.4.1.213-244. 
19 D Listyarini, “Pertanggungjawaban Para Pihak Terhadap Protokol Notaris Sebagai Arsip Negara,” Asy-
Syir’ah: Jurnal Ilmu Syari’ah Dan Hukum 53, no. 2 (2019): 446–61, https://doi.org/10.14421/ajish.v53i2.598. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
319  

 

dismissed, or is no longer able to carry out their duties.20 This provision aims to ensure legal 

certainty and continuity for parties with an interest in the deed, even though the notary is no 

longer active. 

Legal protection for interested parties basically covers two dimensions, namely 

preventive protection and repressive protection.21 Preventive protection is provided through 

clear regulations in legislation, which aim to prevent disputes or violations of the civil rights 

of people who depend on authentic deeds. Meanwhile, repressive protection is provided 

when violations have occurred, such as negligence in the submission or management of 

notarial protocols, thereby causing legal losses to the parties. In this context, the Regional 

Supervisory Council (MPD) has a central role as the first-level supervisory agency, as 

stipulated in Article 67 paragraphs (1) and (2) of Law Number 2 of 2014, which states that 

the MPD has the authority to provide guidance and supervision of the implementation of 

notarial duties, including the management of protocols. In addition, Article 65 of the UUJN 

emphasizes that notaries who receive protocols are fully responsible for the maintenance, 

security, and availability of protocols, so that the MPD is obliged to ensure that all notary 

protocols are under lawful control and in accordance with legal procedures. Thus, the 

existence of the MPD and the provisions in the UUJN provide comprehensive legal 

protection for the parties so that they can still obtain copies of deeds or valid legal evidence, 

even if the notary in question is replaced or resigns. 

In situations where the protocol is not submitted by the heirs or is stored unlawfully, 

the parties have the legal right to seek protection through administrative and civil 

mechanisms.22 Based on Article 1365 of the Civil Code, any act that violates the law and 

causes harm to others can result in civil liability. On this basis, aggrieved parties can file a 

lawsuit against the party that failed to submit the protocol (including heirs or supervisory 

agencies) to obtain compensation or an order for the submission of documents through a 

court decision. 

In addition, legal protection can also be provided through a tiered supervisory 

mechanism between the MPD, the Regional Supervisory Council (MPW), and the Central 

Supervisory Council (MPP). Based on Regulation of the Minister of Law and Human Rights 

 
20 Latifa, Khairani, and Syofyan, “Penegakan Hukum Terhadap Notaris Yang Melanggar Undang-Undang 
Jabatan Notaris (Studi Kasus Di Kota Padang).” 
21 E Purwito, “Konsep Perlindungan Hukum Konsumen Dan Tanggung Jawab Hukum Pelaku Usaha 
Terhadap Produk Gula Pasir Kadaluarsa Di Kota Surabaya,” Jurnal Magister Ilmu Hukum 13, no. 1 (2023): 
109–29, https://doi.org/10.56943/dekrit.v13n1.152. 
22 R S Notodisoerjo, Hukum Notariat Di Indonesia: Suatu Penjelasan (PT Raja Grafindo Persada, 1993). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
320  

 

Number 40 of 2015, if the MPD fails to carry out its obligations in retrieving or securing 

notarial protocols, the MPW can intervene to conduct an investigation and take 

administrative measures. This multi-layered supervision is designed to ensure that there is no 

legal vacuum regarding notarial documents that concern the interests of the community. 

Within the framework of preventive legal protection,23 the main solution that can be 

applied is to strengthen the supervisory system and digitize notarial protocol archives. The 

Ministry of Law and Human Rights, through the Directorate General of AHU, can develop 

an electronic database system that contains a list of each notary’s protocols, including their 

physical storage location and submission status. With this system in place, the public or 

interested parties can easily trace the official location of protocols without being hampered 

by administrative problems caused by individual negligence. 

Furthermore, it is also necessary to implement strict administrative sanctions for 

parties who neglect to submit or secure protocols. Based on Article 85 of the UUJN, 

violations of notary duties can be subject to sanctions in the form of written warnings, 

temporary dismissal, or permanent dismissal. The MPD can expand the application of 

administrative sanctions to heirs or notaries who receive protocols that do not comply with 

legal provisions, as a form of indirect protection for parties with an interest in the deed. 

From a repressive perspective hadjon,24 legal protection can be provided through the 

intervention of the court or law enforcement agencies. If a notary protocol is concealed or 

misused, such actions can be categorized as unlawful acts or even criminal offenses if there 

is an element of intent to harm another party. In this case, the court can issue a decree 

ordering the handover of the protocol to the MPD or the official notary receiving the 

protocol, in order to ensure that the legal rights of the parties remain protected. 

In addition to protection through regulations and sanctions, it is also important to 

develop legal education and guidance for notary heirs and notaries receiving protocols. 

Continuous dissemination by the MPD and MPW regarding the importance of notarial 

protocols as state documents needs to be encouraged so that parties with legal responsibilities 

understand the consequences of their actions or negligence.25 Thus, legal awareness becomes 

an integral part of preventive legal protection for the community. 

 
23 P M Hadjon, Perlindungan Hukum Bagi Rakyat Indonesia (PT. Bina Ilmu, 1987). 
24 Hadjon. 
25 A K Khairunnisa, “Urgensi Peraturan Protokol Notaris Yang Menolak Serah Terima Protokol Dari Notaris 
Lain,” RIO LAW JURNAL 1, no. 2 (2024). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
321  

 

Considering all these aspects, it can be concluded that legal protection for parties 

with an interest in notarial protocols must be realized through a combination of 

administrative law enforcement, the application of civil liability principles, and transparent 

tiered supervision. The ideal solution is to develop a digital-based protocol management 

system and impose strict legal sanctions on violators. In this way, the rights of parties to 

authentic documents remain guaranteed, and public trust in the notary profession and its 

supervisory institutions can be maintained. 

Article 63 paragraph (5) of Law Number 2 of 2014 concerning the Notary Profession 

(UUJN) states that “the Regional Supervisory Council has the authority to appoint a notary 

to receive protocols from notaries who have died, resigned, or been dismissed.” Although 

this norm uses the term “authorized,” in administrative law practice, public supervisory 

authority over the notarial profession cannot be interpreted merely as a discretionary right, 

but rather as a legal obligation (rechtsplicht) to act.26 Thus, “authorized” in this context must 

be understood as “obligated to carry out,” not merely having the option to act or not. 

This interpretation is in line with the principle of state oversight of public office. 

Notaries are public officials who carry out some of the state’s functions in the field of civil 

law, and notarial protocols are state archives as stipulated in Article 65 paragraph (1) of the 

UUJN. Because protocols are public and belong to the state, the MPD, as the representative 

of the Ministry of Law and Human Rights at the regional level, has a positive legal obligation 

to ensure that protocols are not in the hands of unauthorized parties, including heirs. If the 

MPD only considers this authority to be passive, then there will be a legal vacuum of 

responsibility for documents that have high evidentiary value for the community. 

According to Sudikno, the theory of legal protection stems from the idea that the 

state has an obligation to provide guarantees of certainty, justice, and the benefits of law  for 

the community that has an interest in a legal relationship. Legal protection is not only 

provided after a violation has occurred (repressive), but must also be realized in the form of 

preventive actions by the authorized state institutions. In the context of the notary 

profession, the existence of the Regional Supervisory Council (MPD) is a manifestation of 

the state’s preventive function to ensure that the notary profession is carried out in 

accordance with the law and to protect the public interest in authentic documents. 

 
26 R Sesung et al., Hukum Dan Politik Hukum Jabatan Notaris (R.A.De.Rozarie, 2017). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
322  

 

Article 63 paragraph (5) of Law Number 2 of 2014 concerning the Notary Profession 

(UUJN) only states that the MPD “has the authority to appoint a notary to receive the 

protocol from a notary who has died, resigned, or been dismissed.” However, within the 

framework of legal protection theory according to Sudikno Mertokusumo, this authority 

cannot be interpreted passively. The authority of the MPD must be interpreted as an active 

legal obligation to protect the interests of the parties related to the deeds in the notary 

protocol. If the MPD does not take over the protocol from the heirs, there will be a vacuum 

in legal protection for the community who need access to authentic deeds as valid evidence. 

According to Sudikno Mertokusumo,27 the theory of legal protection departs from 

the principle that the law must be able to provide a sense of security, certainty, and justice to 

every individual who has an interest in a legal relationship. Legal protection is not only 

provided after a violation has occurred (repressive), but must also be realized in the form of 

preventive actions by the authorized institutions. In the context of the notary profession, the 

existence of the Regional Supervisory Council (MPD) is a state instrument to ensure that the 

performance of notary duties and the management of protocols do not cause legal 

uncertainty for the community. 

Article 63 paragraph (5) of Law Number 2 of 2014 concerning the Notary Position 

(UUJN) states that the MPD “has the authority to appoint a notary to receive protocols from 

notaries who have died, resigned, or been dismissed.” However, the use of the word 

“authorized” in this article gives rise to multiple interpretations, as it does not explicitly state 

the MPD’s obligation to take over the protocols from the heirs. From the perspective of 

legal protection theory according to Sudikno Mertokusumo, the ambiguity of this norm has 

the potential to create a legal protection vacuum for the public who need access to authentic 

documents as legal evidence. 

Sudikno Mertokusumo emphasizes that legal protection must be comprehensive and 

operational, which means that the law should not stop at passive normative regulations. 

Therefore, to ensure effective legal protection, amendments to Article 63 of the UUJN are 

very important. The amendment should emphasize that the MPD not only has the authority 

but also the obligation to actively take over the protocol from the heirs if the notary in 

 
27 Sudikno Mertokusumo, Hukum Acara Perdata Indonesia, 4th ed. (Yogyakarta: Liberty, 1993). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
323  

 

question has died or is no longer in the position of notary.28 Thus, the law can provide clear, 

firm, and fair protection for parties who have an interest in notarial protocols. 

In addition to providing legal certainty, this amendment is also in line with the 

function of the rule of law (rechtstaat) as explained in Sudikno Mertokusumo’s theory, 

namely that the state must guarantee legal security and justice for all citizens. The MPD, as 

the government’s representative in the field of notary supervision, has the responsibility to 

ensure that state archives in the form of notarial protocols are preserved and accessible to 

the public who are entitled to them. With the explicit norm in Article 63 of the Notary Law  

stating the MPD’s obligation to take over the protocols, the potential for misuse, loss, or 

neglect of important documents can be minimized. 

Thus, based on Sudikno Mertokusumo’s theory of legal protection, it can be 

concluded that the revision of Article 63 of the UUJN is an urgent necessity in order to make 

legal protection of notarial protocols more concrete and operational. Provisions that only 

emphasize “authority” without emphasizing “obligation” have the potential to cause 

uncertainty and weaken the supervisory function. This revision will clarify the responsibilities 

of the MPD as a supervisory agency and strengthen the legal position of the community that 

has an interest in the documents in the notary protocol. Thus, the law not only functions as 

a written norm but also as a means of real protection for all parties involved in civil law 

transactions. 

 

CONCLUSION  

MPD that do not execute their authority, which is to take the Notary protocol from 

heirs who do not submit the Notary protocol to the recipient of the protocol, may result in 

legal consequences. The legal consequences are that the Notary protocol is at risk of being 

lost and destroyed; the loss of the rights of the parties to obtain copies, gross copies, or 

excerpts of deeds, protocols; the Notary protocol has the potential to be misused; and if the 

heir or MPD is proven to have committed a violation, they may be subject to sanctions in 

the form of a verbal warning, written warning, temporary dismissal, honorable dismissal, or 

dishonorable dismissal.   

There are two types of legal protection, which are preventive legal protection and 

repressive legal protection. Preventive legal protection takes the form of a legal guarantee in 

 
28 Kaligis Fainnadya Shanvieta Britney, D F Aling, and R R Lembong, “Aspek Perlindungan Hukum Bagi 
Notaris Terhadap Malpraktek Dalam Pembuatan Akta,” LEX ADMINISTRATUM 2, no. 1 (2022). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
324  

 

Article 63 paragraph (6) of the UUJN-P that the MPD has the authority to take the Notary 

protocol from heirs who do not submit the Notary protocol to the protocol recipient within 

a maximum period of 30 (thirty) days. This article should be the basis for the MPD to take 

active measures to safeguard the existence of notarial protocols, which are state archives that 

must always be stored and maintained. Meanwhile, repressive protection takes the form of 

sanctions imposed on heirs and the MPD if they are proven to have violated the provisions 

of Article 63 of the 2014 UUJN, as well as complaints to the MPD office requesting that the 

notarial protocol be immediately submitted to the recipient notary.   



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
325  

 

REFERENCES 

Adjie, H. Hukum Notaris Indonesia Tafsir Tematik Terhadap UU No. 30 Tahun 2004 Tentang 
Jabatan Notaris. Refika Aditama, 2007. 

Anand, G. Karakteristik Jabatan Notaris Di Indonesia. Prenadamedia Grup, 2018. 

Andasasmita, K. Notaris Selayang Pandang. Bandung: Alumni, 1983. 

Aryawardhana, T. “Tanggung Jawab Penyimpanan Arsip Protokol Notaris Dari Notaris 
Lain Yang Waktu Penyerahan Berumur Lebih Dari 25 Tahun Yang Ditolak Oleh 
Majelis Pengawas Daerah Berdasarkan Undang-Undang Nomor 2 Tahun 2014 
Tentang Perubahan Undang-Undang Nomor 30 Tahun 2004.” Jurnal Penelitian Hukum 
Galunggung 2, no. 1 (2025). 

Britney, Kaligis Fainnadya Shanvieta, D F Aling, and R R Lembong. “Aspek Perlindungan 
Hukum Bagi Notaris Terhadap Malpraktek Dalam Pembuatan Akta.” LEX 
ADMINISTRATUM 2, no. 1 (2022). 

Gustian, E. “Kepastian Hukum Atas Penyimpanan Protokol Notaris Secara Digital (Suatu 
Urgensi Politik Hukum Kenotariatan).” Universitas Andalas, 2022. 

Hably, R U, and G Djajaputra. “Kewenangan Notaris Dalam Hal Membuat Akta Partij 
(Contoh Kasus Putusan Mahkamah Agung Nomor: 1003 K/PID/2015).” Jurnal 
Hukum Adigama 2, no. 2 (2019): 482. https://doi.org/10.24912/adigama.v2i2.6562. 

Hadjon, P M. Perlindungan Hukum Bagi Rakyat Indonesia. PT. Bina Ilmu, 1987. 

Huda, N. “Peran Notaris/Pejabat Pembuat Akta Tanah Dalam Proses Pemungutan Bea 
Perolehan Hak Atas Tanah Dan Atau Bangunan (BPHTB) Secara Online Di Kota 
Padang.” Jurnal Notarius 1, no. 2 (2022): 272. 

Khairunnisa, A K. “Urgensi Peraturan Protokol Notaris Yang Menolak Serah Terima 
Protokol Dari Notaris Lain.” RIO LAW JURNAL 1, no. 2 (2024). 

Kombo, E S, F Baftim, and A E Gerungan. “Kewenangan Majelis Pengawas Notaris Dan 
Pengawasan Notaris Menurut Undang-Undang Nomor 2 Tahun 2014.” Lex Privatum 
11, no. 5 (2023). 

Latifa, S, Khairani, and S Syofyan. “Penegakan Hukum Terhadap Notaris Yang Melanggar 
Undang-Undang Jabatan Notaris (Studi Kasus Di Kota Padang).” Unes Journal of Swara 
Justisia 9, no. 1 (2025): 93–106. https://doi.org/10.31933/5s2e4b11. 

Listyarini, D. “Pertanggungjawaban Para Pihak Terhadap Protokol Notaris Sebagai Arsip 
Negara.” Asy-Syir’ah: Jurnal Ilmu Syari’ah Dan Hukum 53, no. 2 (2019): 446–61. 
https://doi.org/10.14421/ajish.v53i2.598. 

Merdekawati, M. “Pelaksanaan Kewajiban Majelis Pengawas Daerah Gabungan Kabupaten 
Pengandaran, Kota Banjar, Kabupaten Ciamis Dalam Pemeriksaan Laporan 
Pengaduan Masyarakat.” Recital 5, no. 2 (2023). 

Mertokusumo, Sudikno. Hukum Acara Perdata Indonesia. 4th ed. Yogyakarta: Liberty, 1993. 

Notodisoerjo, R S. Hukum Notariat Di Indonesia: Suatu Penjelasan. PT Raja Grafindo Persada, 
1993. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
326  

 

Prajitno, A A A. Apa Dan Siapa Notaris Di Indonesia. Putra Media Nusantara, 2018. 

Purwito, E. “Konsep Perlindungan Hukum Konsumen Dan Tanggung Jawab Hukum 
Pelaku Usaha Terhadap Produk Gula Pasir Kadaluarsa Di Kota Surabaya.” Jurnal 
Magister Ilmu Hukum 13, no. 1 (2023): 109–29. 
https://doi.org/10.56943/dekrit.v13n1.152. 

Rahardjo, S. Ilmu Hukum. Citra Aditya Bakti, 2012. 

Sesung, R, F P Sufi, R Kartini, and J Tanu. Hukum Dan Politik Hukum Jabatan Notaris. 
R.A.De.Rozarie, 2017. 

Sholikhah, A. “Tanggung Jawab PPAT Penerima Protokol Terhadap Akta PPAT Pemberi 
Protokol Yang Digugat Di Pengadilan.” Jurnal Hukum Tora 8, no. 4 (2022): 330. 

Soekanto, S, and S Mamudji. Penelitian Hukum Normatif: Suatu Tinjauan Singkat. Raja 
Grafindo, 2001. 

Tobing, G H S L. Peraturan Jabatan Notaris. Erlangga, 1996. 

Wardani, R, and A Irianto. “Penyimpangan Yang Dilakukan Majelis Pengawas Daerah 
Terkait Penyerahan Protokol Notaris Yang Berakibat Tidak Diserahkannya Protokol 
Notaris (Studi Kasus UM.MPDN DEPOK.17.154).” Universitas Pancasila, 2021. 

Witasari, A. “MPD Bukan Advokat Para Notaris Berdasarkan Undang-Undang No. 30 
Tahun 2004 Tentang Jabatan Notaris.” Jurnal Hukum 28, no. 2 (2012). 

Yetniwati, Y, T Yahya, and D Amir. “Perlindungan Hukum Terhadap Notaris Penerima 
Protokol: Bentuk Dan Batasan.” Undang: Jurnal Hukum 4, no. 1 (2021): 213–44. 
https://doi.org/10.22437/ujh.4.1.213-244. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

▪ Hak Kekayaan Intelektual (HKI) sebagai Objek 
Jaminan Pembiayaan dalam Perspektif Hukum 
Ekonomi Syariah 

▪ Konsep Kafa’ah dalam Prespektif Imam Malik dan 
Imam Syafi’i: Analisis Metodologi Ushul Fikih 

▪ Peran Istri sebagai Pencari Nafkah dan Dampaknya 
terhadap Keutuhan Rumah Tangga Perspektif Islam 

▪ Implikasi Normatif dan Sosial Perjanjian Pra-Nikah 
Perspektif Hukum Keluarga Islam di Indonesia 

▪ Konsep Nabawi dalam Membangun Keharmonisan 
Rumah Tangga 

▪ The Boycott of Israeli Products From The 
Perspective Of Sadz Al-Dzarai’: A Normative 
Analysis Within Islamic Law 

▪ Implementation of The Wakalah Bil Ujroh Contract 
in Financing Products at Islamic Financial 
Institutions 

▪ Analysis of Legal Policy Implementation Against 
Perpetrators of Child Bullying 

▪ Deconstructing Mu’asyarah Bi Al-Ma’ruf: Toward A 
Gender-Just Framework of Islamic Family Law 

▪ Kafa’ah dalam Perkawinan Perspektif Maqasid Al-
Syari’ah (Studi Kasus pada Pesantren Darul Ma’sum dan 
Yayasan Darussalam Kabupaten Probolinggo) 

▪ Eksistensi dan Perkembangan Kelembagaan Hukum 
Islam di Indonesia 

▪ Perlindungan Hukum terhadap Fenomena 
Perkawinan Siri Dibawah Umur tanpa Wali di 
Kabupaten Lumajang 

▪ From Formal Validity to Ethical Accountability: 
Good Faith in Sharia Electronic Contracts Under 
Indonesian Law 

▪ The Genealogy of Taqnin Al-Ahkam And Its Initial 
Implementation In The Ottoman Empire 

▪ Legal Protection for Parties When MPD Fails to 
Collect Notarial Protocols 

▪ Raising the Marriage Age, Raising Dispensations? 
Evidence From the Malang Religious Court After 
Constitutional Court Decision no. 22/PUU-
XV/2017 

▪ Review of Islamic Law and Law no. 1 of 1974 and 
Constitutional Court Decision no. 46/PUU-
VIII/2010 Concerning Siri Marriage Law: The 
Position of Wives, Children And Property 

▪ Juridical Review of Marriage Contracts For 
Pregnant Women In Islamic Law And National Law 

▪ Sharia Economic Law on The Growth of Micro, 
Small, And Medium Enterprises (UMKM) In The 
Digital Era 

 

 

  

E d i s i :  V o l u m e  9  N o m o r   2 
J u l i   -   D e s e m b e r  2 0 2 5 



 

H a k a m 

Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 
e-ISSN : 25808052  |  p-ISSN : 2829-5803 
 
DOI: https://doi.org/10.33650/jhi 
 
 
 

Volume 9 Nomor 2, Juli – Desember 2025 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Editorial Office: 
 
Program Studi Hukum Keluarga (Ahwal Syakhshiyah) 
Fakultas Agama Islam Universitas Nurul Jadid,  
Paiton, Probolinggo, Jawa Timur, Indonesia 67291.  
Telepon: 0888 30 78899, Hp: 082232108969 
Email: hukumkeluarga.fai@unuja.ac.id 
Website: https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam/index   

https://doi.org/10.33650/jhi
https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam/index


H a k a m 
Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 
 
Editor In Chief 
Muhammad Zainuddin Sunarto, Sinta ID 6116528, Universitas Nurul Jadid, 
Probolinggo, Indonesia 

 
Editorial Board 
Daniel Fernandez Kranz, Scopus ID 12797471200, Instituto de Empresa 
University, Segovia, Spain, Spain 
Mohammad Fadel, Scopus ID 39261404000, University of Toronto, Canada, 
Canada 
Joana Salifu Yendork, Scopus ID 56328263000, University of Ghana, Ghana, 
Ghana 
Siti Muna Hayati, Scopus ID, UIN Sunan Kalijogo Yogyakarta 
Slawa Rokicki, Scopus ID 56404564000, University College Dublin, Ireland, 
Ireland 
Khoirul Hidayah, Scopus ID 57203353119, Universitas Islam Negeri Maulana 
Malik, Malang, Indonesia 
Akhmad Farid Mawardi Sufyan, Scopus ID 57266242300, Institut Agama 
Islam Negeri Madura, Pamekasan, Indonesia 
Zakiyatul Ulya, Scopus ID 57218455431, Universitas Islam Negeri Sunan 
Ampel Surabaya, Indonesia 
 

Reviewers 
Ewa Batyra, Scopus ID 57192590667, The Max Planck Institute for 
Demographic Research, Germany, Germany 
Elizabeth Agey, Scopus ID 57204005122, University of California Santa 
Barbara, United States of America, United States 
Olympia L.K. Campbell, Scopus ID 57221476734, Institute For Advanced 
Study in Toulouse, France, France 
Xiangming Fang, Scopus ID 36339202800, China Agricultural University, 
Beijing, China, China 
Rihab Grassa, Scopus ID 55505935200, Manouba University, Tunisia, Tunisia 
Junghua Hung, Scopus ID 8574630700, National Central University, Taoyuan, 
Taiwan, Taiwan, Province of China 
Rüdiger Lohlker, Scopus ID 6506783480, Northwest University, Xi'an, China, 
China 
Marco Alfano, Scopus ID 57527411400, University College London, United 
kingdom, United Kingdom 



Dhofir Catur Bashori, Scopus ID, Universitas Muhammadiyah Jember, 
Indonesia 
Muslihun -, Scopus ID, Institut KH Abdul Chalim Pacet Mojokerto, Indonesia 
Siti Khoirotul Ula, Scopus ID, Universitas Islam Negeri Sayyid Ali 
Rahmatullah Tulungagung, Indonesia 
Nur Lailatul Musyafa’ah, Scopus ID 57353220700, Universitas Islam Negeri 
Sunan Ampel Surabaya, Indonesia 
 
 

English Language Advisor 
Achmad Naufal Irsyadi, Sinta ID 6704870, Universitas Nurul Jadid, 
Probolinggo, Indonesia 
 

Layouter 
Faizul Mubarok, Universitas Nurul Jadid, Probolinggo, Indonesia 
  



H a k a m 
Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 

Table of Content 
 

1 HAK KEKAYAAN INTELEKTUAL (HKI) SEBAGAI OBJEK 
JAMINAN PEMBIAYAAN DALAM PERSPEKTIF HUKUM 
EKONOMI SYARIAH 
Diding Jalaludin, Piqi Rizki Padhilah, Umar Rojikin, Muhamad Kholi, 
Tatang Astarudin 
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

181 – 194 

2 PERAN ISTRI SEBAGAI PENCARI NAFKAH DAN DAMPAKNYA 
TERHADAP KEUTUHAN RUMAH TANGGA PERSPEKTIF 
ISLAM 
Muhammad Shidqi Pribadi, Teguh dwi cahyadi 
Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i Jember 

195 – 211 

3 KONSEP NABAWI DALAM MEMBANGUN KEHARMONISAN 
RUMAH TANGGA 
Muhammad Fathur Rachman Imanda, Winning Son Ashari  
Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i Jember 

212 – 227 

4 IMPLEMENTATION OF THE WAKALAH BIL UJROH 
CONTRACT IN FINANCING PRODUCTS AT ISLAMIC 
FINANCIAL INSTITUTIONS 
Muhammad Fikri Auliaurrahman  
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

228 – 242 

5 DECONSTRUCTING MU’ASYARAH BI AL-MA’RUF: TOWARD A 
GENDER-JUST FRAMEWORK OF ISLAMIC FAMILY LAW 
Lina Nur Anisa 
Institut Agama Islam Ngawi 

243 – 266 

6 EKSISTENSI DAN PERKEMBANGAN KELEMBAGAAN HUKUM 
ISLAM DI INDONESIA 
Hasbi Umar, Husin Bafadhal, Reza Rahmatullah 
Universitas Islam Negeri Sulthan Thaha Saifuddin Jambi 

267 – 278 

7 FROM FORMAL VALIDITY TO ETHICAL ACCOUNTABILITY: 
GOOD FAITH IN SHARIA ELECTRONIC CONTRACTS UNDER 
INDONESIAN LAW 
Sigit Nurhadi Nugraha, Abdul Rachmad Budiono, Budi Santoso, Rachmi 
Sulistyarini  
Fakultas Hukum Universitas Brawijaya, Malang, Indonesia 

279 – 303 

8 LEGAL PROTECTION FOR PARTIES WHEN MPD FAILS TO 
COLLECT NOTARIAL PROTOCOLS 
Adinda Mellinia Aurel, Herlindah, Imam Rahmat Sjafi’i 
Universitas Brawijaya Malang, Indonesia 

304 – 326 

9 REVIEW OF ISLAMIC LAW AND LAW NO. 1 OF 1974 AND 
CONSTITUTIONAL COURT DECISION NO. 46/PUU-VIII/2010 
CONCERNING SIRI MARRIAGE LAW: THE POSITION OF 
WIVES, CHILDREN AND PROPERTY 
Syaiful Bakri, Muhammad Abrori  
Sekolah Tinggi Ilmu Syari’ah Darul Falah Bondowoso 

327 – 341 



10 SHARIA ECONOMIC LAW ON THE GROWTH OF MICRO, 
SMALL, AND MEDIUM ENTERPRISES (UMKM) IN THE 
DIGITAL ERA 
Meisa Nur Safitri, Nabila Nurkhafiah, Siti Nurzihan, Afifaturrohmaniyah 
Universitas Islam Negri Sultan Maulana Hasanudin Banten, Indonesia 

342 – 355 

11 KONSEP KAFA’AH DALAM PRESPEKTIF IMAM MALIK DAN 
IMAM SYAFI’I: ANALISIS METODOLOGI USHUL FIKIH  
Nailil Maziyati, Luthfiyah 
Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang, Indonesia 

356 – 375 

12 IMPLIKASI NORMATIF DAN SOSIAL PERJANJIAN PRA-NIKAH 
PERSPEKTIF HUKUM KELUARGA ISLAM DI INDONESIA  
Suwito, Didit Darmawan, Saidah Fiddaroini Harun, Risma A’limathus 
Zuriah 
Universitas Sunan Giri Surabaya, Indonesia 

376 – 394 

13 THE BOYCOTT OF ISRAELI PRODUCTS FROM THE 
PERSPECTIVE OF SADZ AL-DZARAI’: A NORMATIVE 
ANALYSIS WITHIN ISLAMIC LAW 
Ai Samrotul Fauziah 
UIN Sunan Gunung Djati Bandung 

395 – 407 

14 ANALYSIS OF LEGAL POLICY IMPLEMENTATION AGAINST 
PERPETRATORS OF CHILD BULLYING  
Sulistina, Amilia Putri Kartika Sari, Efrilia Yusri, Arindy Sri Musdalifah 
Universitas Nurul Jadid Paiton Probolinggo, Indonesia 

408 – 424 

15 KAFA’AH DALAM PERKAWINAN PERSPEKTIF MAQASID AL-
SYARI’AH (Studi Kasus pada Pesantren Darul Ma’sum dan Yayasan 
Darussalam Kabupaten Probolinggo) 
Muhamad Agus Salim, Fauziyah Putri Meilinda  
Institut Ahmad Dahlan Probolinggo, Indonesia 

425 – 439 

16 PERLINDUNGAN HUKUM TERHADAP FENOMENA 
PERKAWINAN SIRI DIBAWAH UMUR TANPA WALI DI 
KABUPATEN LUMAJANG 
Uswatun Hasanah, Fauziyah Putri Meilinda  
Institut Ahmad Dahlan Probolinggo 

440 – 453 

17 THE GENEALOGY OF TAQNĪN AL-AHKĀM AND ITS INITIAL 
IMPLEMENTATION IN THE OTTOMAN EMPIRE 
Alby Labib Halbana Bunyamin, Abdul Mufti Albasyari   
UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia; Institut Nahdlatul Ulama 
Ciamis, Indonesia 

454 – 468 

18 RAISING THE MARRIAGE AGE, RAISING DISPENSATIONS? 
EVIDENCE FROM THE MALANG RELIGIOUS COURT AFTER 
CONSTITUTIONAL COURT DECISION NO. 22/PUU-XV/2017 
Risma Nur Arifah, Mohd Nurhusairi Bin Mat Hussin, Erik Sabti 
Rahmawati, Anggreani Kharimatuz Zahro 
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia; 
Universiti Malaya, Malaysia 

469 – 483 

19 JURIDICAL REVIEW OF MARRIAGE CONTRACTS FOR 
PREGNANT WOMEN IN ISLAMIC LAW AND NATIONAL LAW 
Yurizka Syahdani Nst, Uswatun Hasanah 
Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary 
Padangsidimpuan, Indonesia 

484 – 501 

 



Hakam : Journal of Islamic Law Studies and Islamic Economic Law  
This journal is an open-access article under a CC BY-NC-SA 4.0 International License. © 2025, the author(s) 

 
Volume 9 Number 2 (December 2025) | Pages 327 – 341 

Doi: https://doi.org/10.33650/jhi.v9i2.12754  
Submitted: 13 October 2025 | Revised: 30 November 2025 | Accepted: 20 December 2025 | Published: 31 December 2025 

 
 

REVIEW OF ISLAMIC LAW AND LAW NO. 1 OF 1974 AND 
CONSTITUTIONAL COURT DECISION NO. 46/PUU-VIII/2010 

CONCERNING SIRI MARRIAGE LAW: THE POSITION OF 
WIVES, CHILDREN AND PROPERTY 

 
 

Syaiful Bakri, Muhammad Abrori  
Sekolah Tinggi Ilmu Syari’ah Darul Falah Bondowoso, Indonesia 

Email: 1syaifulbakridafa@gmail.com, 2muhammadabrory09@gmail.com 

 
 

 

ABSTRACT 

This study discusses the position of wives, children, and property in unregistered marriages based on Islamic 
law, Law No. 1 of 1974, and Constitutional Court Decision No. 46/PUU-VIII/2010. The method used is a 
legal-normative approach with a comparative approach to Islamic legal literature and legislation. The results of 
the study show that according to Islamic law, unregistered marriages are valid religiously if they fulfill the pillars 
and requirements of marriage, but they do not have legal force because they are not registered. As a result, 
wives and children find it difficult to obtain legal protection for their status and civil rights, including inheritance 
rights and joint property. Constitutional Court Decision No. 46/PUU-VIII/2010 recognizes the civil 
relationship between children born out of wedlock and their biological fathers, thereby strengthening legal 
protection for children born from siri marriages. Therefore, marriage registration is important to ensure legal 
certainty for all parties. 

Keywords : Unregistered Marriage, Islamic law, Law No. 1/1974, Constitutional Court Decision No. 46/PUU-
VIII/2010 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini membahas posisi istri, anak, dan harta benda dalam pernikahan yang tidak terdaftar berdasarkan 
hukum Islam, Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974, dan Putusan Mahkamah Konstitusi Nomor 46/PUU-
VIII/2010. Metode yang digunakan adalah pendekatan hukum-normatif dengan pendekatan komparatif 
terhadap literatur hukum Islam dan peraturan perundang-undangan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 
menurut hukum Islam, perkawinan yang tidak terdaftar sah secara agama jika memenuhi syarat dan ketentuan 
perkawinan, tetapi tidak memiliki kekuatan hukum karena tidak terdaftar. Akibatnya, istri dan anak-anak 
kesulitan memperoleh perlindungan hukum atas status dan hak-hak sipil mereka, termasuk hak waris dan harta 
bersama. Putusan Mahkamah Konstitusi Nomor 46/PUU-VIII/2010 mengakui hubungan sipil antara anak-
anak yang lahir di luar nikah dan ayah biologis mereka, sehingga memperkuat perlindungan hukum bagi anak-
anak yang lahir dari pernikahan siri. Oleh karena itu, pendaftaran pernikahan penting untuk memastikan 
kepastian hukum bagi semua pihak. 

Kata Kunci: Perkawinan Tanpa Akta, Hukum Islam, Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974, Putusan Mahkamah 
Konstitusi Nomor 46/PUU-VIII/2010 

 

 

 

Published by Islamic Faculty of Nurul Jadid University, Probolinggo, Indonesia. 
online access at https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam  
e-ISSN 2580-8052 | p-ISSN 2829-5803 

https://doi.org/10.33650/jhi.v9i2.12754
https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam


Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
328  

 

INTRODUCTION 

One form of sacred act is marriage, because marriage involves a relationship that is 

not only based on physical bonds, but also spiritual bonds 1. Marriage is an important part of 

human life. Marriage is one of God’s laws that applies to all of God’s creatures, including 

humans, animals, and plants 2. 

Marriage is a legal bond between a man and a woman to live together in a regular 

household. In Islamic law, a marriage is considered valid if it fulfills the pillars and 

requirements of marriage as stipulated in Islamic law 3. According to Law Number 1 of 1974 

concerning Marriage, marriage is encouraged so that humans may have legitimate offspring 

and families, leading to a happy life in this world and the hereafter, under the protection of 

love and divine blessing 4. As stated in Article 1 of Law Number 1 of 1974 concerning 

Marriage, which states that “Marriage is a physical and spiritual bond between a man and a 

woman as husband and wife with the aim of forming a happy and eternal family (household) 

based on the One Almighty God” 5. 

People who get married do so not merely to satisfy their sexual desires, but to achieve 

peace, tranquility, and mutual care between husband and wife based on deep love and 

affection. In addition, it is to establish brotherhood between the two families of the husband 

and wife based on ethics and aesthetics in the spirit of ukhuwah basyariyah and Islamiyah 6. 

However, sometimes this sacred institution is turned into a game by a handful of people, 

thereby obscuring the meaning of marriage itself as something noble, beautiful, and sacred 7 

In Indonesia, a valid marriage is one that is conducted in accordance with applicable 

laws and regulations. For Muslims, a valid marriage is one that is conducted in accordance 

with Islamic law as stipulated in Article 2 paragraph 1 of Law Number 1 of 1974 and recorded 

in accordance with paragraph 2 of the same article. After that, in accordance with the sunnah 

 
1 Siti Nur Has Winda and Muhammad Zainuddin Sunarto, “Integration of the Roles of Men and Women in 
Forming a Harmonious Family,” International Journal of Science and Environment (IJSE) 5, no. 3 (2025): 193–202, 
https://doi.org/10.51601/ijse.v5i3.176. 
2 (Sutriyono, 2025) 
3 Syaiful Bakri, “Polarisasi Kesadaran Hukum Dalam Keluarga,” Samawa : Jurnal Hukum Keluarga Islam 02, no. 
2 (2022): 74–83. 
4 Syaiful Bakri, “Pandangan Hukum Islam Terhadap Epistemologi Zihar Dalam Keluarga Syaiful,” Bulletin of 
Community Engagement 4, no. 1 (2024): 225–31. 
5 Barurotul Amaliyah Sutriyono, Muhammad Abrori, Adela Idris, “Operasi Pemulihan Selaput Dara Bagi 
Calon Istri Dalam Perspektif Hukum Islam,” SAMAWA: Jurnal Hukum Keluarga Islam 4, no. 2 (2024): 1–13. 
6 Syaiful Bakri and Muhammad Abrori, “Problematika Penerapan Diversi Bagi Anak Yang Melakukantindak 
Pidana Oleh Penegak Hukum Di Era Generasi Beta 12” 5, no. 1 (2025): 1–12. 
7 Muhammad Abrori Iklil Hasbiyalla, Ummul Muktaze, Norhalimah Achmad Sugiarto, “Dampak Pernikahan 
Dini Terhadap Tingkat Perceraian,” SAMAWA: Jurnal Hukum Keluarga … 4, no. 1 (2024): 94–104. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
329  

 

of the Prophet Muhammad SAW, it is announced through a walimah so that it is known to 

the public. However, in reality, there are still many marriages that are not conducted in 

accordance with the provisions of the law, such as marriages conducted privately or what we 

know as siri marriages 8. 

A secret marriage or marriage conducted privately means that the marriage is still 

carried out in accordance with the pillars and requirements specified by Islamic law. 

However, it is not registered or recorded at the Office of Religious Affairs (KUA) that has 

jurisdiction over their place of residence. The invalidity of unregistered marriages or 

marriages conducted privately according to state law also has a negative impact on the status 

of children born under the law, namely that the children are considered illegitimate. This 

means that the children only have a civil relationship with their mother and maternal family. 

In other words, the children have no legal relationship with their father. In their birth 

certificates, their status is also considered illegitimate, so only the name of the mother who 

gave birth to them is listed. The description as an illegitimate child and the absence of the 

father’s name will have a profound social and psychological impact on the child 9. 

10 In his research, he said that the position of children in unregistered marriages raises 

many problems within the country itself. However, under Article 42 of the Marriage Law, 

children born from unregistered marriages are not included in the criteria for legitimate 

children. Children born from unregistered marriages will find it difficult to obtain their rights 

because their legal status in the country is unclear. Meanwhile, in terms of mental 

development, children born from unregistered marriages will experience mental pressure. 

This is because children from unregistered marriages find it difficult to obtain legal 

recognition in the country regarding the status of their biological parents who are not legally 

married in the country, in other words, they are not registered in the civil registry. In addition 

11 His research shows that since the Constitutional Court’s decision No. 46/PUU-VIII/2010, 

children born out of wedlock can have a civil relationship with the man as their father if it 

can be proven by science and technology that the child has a blood relationship with that 

 
8 Sutriyono, “Kritikan Nalar Nikah Misyar Dalam Perspektif Hukum Perkawinan Di Indonesia, Etika Dan 
Moral,” SAMAWA: Jurnal Hukum Keluarga Islam 3, no. 1 (2023): 52–69. 
9 Sutriyono, Perempuan Dimata Fazlur Rahman, ed. Taufik Hidayat, 1st, Mei 202 ed. (Bondowoso, Indonesia: 
CV. LICENSI, 2020). 
10 Hutapea, Veronika, & Akbaryanto, (2022) 
11 Luh Putu Putri Indah Pratiwi, Dewa Gede Sudika Mangku, and Ni Putu Rai Yuliarti, “Pengaturan 
Terhadap Kedudukan Anak Di Luar Kawin Pasca Putusan Mahkamah Konstitusi Nomor 46/PUU-
VIII/2010,” E-Journal Komunitas Yustisia Universitas Pendidikan Ganesha Program Studi Ilmu Hukum 3, no. 1 
(2020): 67–69. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
330  

 

man. A child is the result of a relationship between a mother and father, whether due to 

sexual intercourse or other actions in accordance with technological developments that can 

cause pregnancy. Therefore, the Constitutional Court judges granted a judicial review of 

Article 43 paragraph (1) of the 1945 Constitution. 

For husbands in unregistered marriages, this can also be detrimental to themselves, 

namely when their wives die first, they are not entitled to joint property and also do not 

receive inheritance. For Indonesian Muslims, Allah SWT’s rules on inheritance have become 

positive law that is used in Religious Courts in deciding cases of distribution and disputes 

relating to such inheritance. 

 
RESEARCH METHOD 

In this study, the normative legal method is used to discuss doctrines and principles 

in legal science. The main purpose of this method is to identify and clarify non-legal findings 

relevant to the research topic. The normative legal method focuses on analyzing existing legal 

doctrines and applying legal principles in a broader context. Therefore, this study aims to 

provide a deeper understanding of the legal principles underlying the cases studied 12. 

Enables researchers to describe the existing legal situation and analyze it critically, 

thereby providing more comprehensive insights into the application of law in specific cases 

13. The data collection techniques in this study involved primary and secondary data. Primary 

data was obtained directly from sources through interviews, observations, and unofficial 

documents 14. 

Meanwhile, secondary data comes from official documents, books, and research 

reports. This secondary data is divided into primary, secondary, and tertiary legal materials, 

which include laws and regulations, literature, and additional sources of information such as 

dictionaries and encyclopedias. This division aims to ensure that all relevant legal aspects can 

be analyzed thoroughly.  

Data analysis is conducted qualitatively, with the aim of ensuring the accuracy and 

validity of findings based on Law No. 1 of 1974 and Constitutional Court Decision No. 

46/Puu-VIII/2010 on Siri Marriage Law. The qualitative approach allows researchers to 

explore and understand the legal context in greater depth, as well as identify patterns that 

may not be apparent in quantitative analysis. Therefore, this study is expected to make a 

 
12 Rifka Agustianti et al., Metode Penelitian Kuantitatif Dan Kualitatif (Tohar Media, 2022). 
13 Agustianti et al. 
14 Agustianti et al. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
331  

 

significant contribution to understanding and implementing Law No. 1 of 1974 and 

Constitutional Court Decision No. 46/Puu-VIII/2010 on Siri Marriage Law. 

 

FINDINGS AND DISCUSSION 

Siri Marriage in the Perspective of Islamic Law and Positive Law 

In Islamic legal terminology, a siri marriage is defined as a marriage contract that 

fulfills the pillars and requirements of a sharia marriage, but is not recorded by a Marriage 

Registrar (PPN) 15. 

In Islamic law, this type of marriage is valid as long as the five pillars of marriage are 

fulfilled, namely the presence of the prospective husband, prospective wife, guardian, two 

witnesses, and ijab qabul. The Prophet Muhammad SAW said, “There is no marriage except 

with a guardian and two fair witnesses” (HR. Abu Daud and Tirmidzi)16. Based on this 

principle, from a religious perspective, a siri marriage is still considered valid and binding 

morally and spiritually for the couple 17. 

However, in Indonesia’s positive legal system, specifically according to Law Number 

1 of 1974 concerning Marriage, the validity of a marriage is not sufficient by only fulfilling 

religious requirements, but it must also be officially registered before the state. This is 

emphasized in Article 2 paragraph (2) of Law No. 1 of 1974, which reads: “Every marriage 

shall be registered in accordance with the applicable laws and regulations.” This registration 

has administrative legal consequences so that the state can protect the civil rights arising from 

the marriage, such as inheritance rights, joint property, and the status of children 18. 

The absence of registration means that unregistered marriages have no formal legal 

force, even though they are considered valid by religion 19. Thus, Islamic law recognizes the 

validity of unregistered marriages, while state law refuses to formally recognize them unless 

they have been registered 20. This dualism of views creates a rather complex socio-legal 

 
15 Abu Yazid Adnan Quthny and Ahmad Muzakki, “Pencatatan Pernikahan Perspektif Hukum Islam Dan 
Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974,” Asy-Syari’ah: Jurnal Hukum Islam 8, no. 1 (2022): 25–40. 
16 Wisnu Wardana and Faisar Ananda, “Hukum Pernikahan Dalam Perspektif Di Dunia Islam,” Innovative: 
Journal of Social Science Research 4, no. 1 (2024): 4472–87. 
17 Zahroul Firdausi Alfaiza, Muhammad Kurniawan Budi Wibowo, and B Baehaqi, “PERLINDUNGAN 
HAK WARIS ANAK HASIL PERKAWINAN SIRI MENURUT KOMPILASI HUKUM ISLAM DAN 
HUKUM POSITIF INDONESIA,” AL HUKMU: Journal of Islamic Law and Economics, 2024, 24–33. 
18 Rizki Amar et al., “Kedudukan Pencatatan Terhadap Keabsahan Perkawinan: Telaah Pencatatan 
Perkawinan,” Jurnal Tana Mana 5, no. 2 (2024): 217–26. 
19 Agus Pranoto, Lilik Andaryuni, and Mukhtar Salam, “Problematika Pernikahan Siri Bawah Umur Di 
Kabupaten Kutai Barat,” Indonesian Journal of Islamic Jurisprudence, Economic and Legal Theory 3, no. 2 (2025): 
1099–1115. 
20 Samsul Arifin and Aly Maschan Moesa, “Tinjauan Yuridis Terhadap Status Anak Dari Nikah Siri Dalam 
Perspektif Hukum Islam Dan Hukum Positif,” Jurnal Hukum Lex Generalis 6, no. 6 (2025). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
332  

 

problem, especially for women and children who are the most vulnerable parties due to the 

absence of clear legal protection 21. 

Several contemporary fiqh scholars, such as Yusuf al-Qaradawi and Wahbah Zuhaili, 

argue that marriage registration is part of tadbir al-maslahah (public interest management). 

This means that registration is not part of the pillars or requirements of marriage, but is an 

administrative obligation for the benefit of the community. Thus, in the context of a modern 

state, marriage registration is a form of ta’zir (punishment) by the state to prevent abuse of 

marriage law, including the neglect of wives and children 22. 

Therefore, in Indonesian legal practice, although siri marriages are considered valid 

in religious terms, they have no legal consequences in the state sphere. This is reaffirmed by 

the Compilation of Islamic Law (KHI) Article 5 paragraph (1), which states that “Marriage 

can only be proven by a Marriage Certificate made by a Marriage Registrar” 23. Thus, in 

positive law, siri marriages have serious implications for the status of wives, children, and 

property. 

 

The Position of Wives in Secret Marriages According to Islamic Law and Law No. 1 

of 1974 

In Islamic law, a wife in a siri marriage has a legitimate position as a lawful spouse, 

because the marriage contract has fulfilled its pillars and requirements. The wife is entitled 

to civil rights from her husband, such as physical and emotional support, protection, and a 

place to live. The Qur’an explicitly states in Surah An-Nisa: 1 

هَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِن ْ  يَ ُّهَا النَّاسُ ات َّقُوْا ربََّكُمُ الَّذِيْ خَلَقَكُمْ مِ نْ ن َّفْسٍ وَّاحِدَةٍ وَّخَلَقَ مِن ْ هُمَا رجَِالًا كَثِيْْاا وَّنِسَاۤءا ۚ  يٰآ
باا عَلَيْ  كَانَ   اللّٓ َ  اِنَّ     وَالًَْرْحَامَ  ٖ  نَ بهِ وَات َّقُوا اللّٓ َ الَّذِيْ تَسَاۤءَلُوْ   (1)النساء: كُمْ رقَِي ْ

“O mankind, fear your Lord, who created you from a single soul (Adam) and created from it 
its mate (Eve). From the two of them, Allah spread forth many men and women. Fear Allah, 
in whose name you ask one another, and (preserve) the ties of kinship. Indeed, Allah is ever 
watching over you.” 24. 
 

In this verse, Allah commands humans to fear Him, who cares for humans and 

bestows His blessings upon them. He is the One who created humans from a single person, 

 
21 Arifin and Moesa. 
22 Alfajar Nugraha, “Sanksi Kerja Sosial Sebagai Syarat Pengesahan Kawin Bagi Pelaku Kawin Tidak Tercatat 
Perspektif Siyasah Syar’iyyah” (Universitas Islam Indonesia, 2025). 
23 Muhammad Rizal Firdaus and Ali Maskur, “Pernikahan Sirri Dalam Perspektif Hukum Islam Dan 
Pencatatan Perkawinan Menurut Ketentuan Yang Berlaku Di Indonesia (Hukum Positif),” Istidal: Jurnal Studi 
Hukum Islam 11, no. 1 (2024): 52–72. 
24 Nu Online, “Nu Online Super App,” NU Online Super App, 2025. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
333  

 

namely Adam. Thus, according to the majority of exegetes, Adam was the first human created 

by Allah. Then, from that one being, Allah also created his partner, commonly known as 

Eve. From Adam and Eve, humanity multiplied 25. From the above verse, it can be 

understood that humans must maintain their marital relationships fairly and responsibly. 

Thus, theologically, the status of a wife in a siri marriage cannot be considered despicable, 

because the contract is valid according to Islamic law. 

However, from the perspective of Indonesian positive law, the position of wives in 

unregistered marriages is very weak because they are not recognized by state law 26. As a 

result, wives do not have the legal right to sue their husbands in the event of divorce, 

violence, or neglect. She also cannot claim alimony or a share of joint property because her 

marriage is not registered 27. In court practice, siri wives’ lawsuits are often rejected because 

they do not have proof of a valid marriage certificate 28. 

Article 7 paragraph (1) of the KHI stipulates that marriages must be registered to 

have legal force 29. In this case, siri wives have no legal protection for their marital status, 

making them highly vulnerable to legal invisibility, i.e., not being recognized by the law. In 

this context, the state, through marriage registration, serves to protect women’s rights as 

equal subjects of law 30. 

As a compromise, the Religious Court provides a mechanism for marriage validation, 

namely the determination of the validity of marriages that have not been registered, as 

stipulated in Article 7 paragraph (2) of the KHI 31. With marriage validation, unregistered 

wives can obtain legal recognition of their marriage, so that their legal rights can be protected 

32. However, not all unregistered marriages can be validated, especially if they were conducted 

after the enactment of Law No. 1 of 1974 without a valid reason. 

 
25 M Quraish Shihab, “Wawasan Al-Qur’an: Kajian Tematik Atas Berbagai Persoalan Umat,” Bandung: Mizan, 
2013. 
26 Nur Faizah, M Zamroni, and Dhofirul Yahya, “Kedudukan Hukum Anak Dari Hubungan Nikah Siri 
Bedasarkan Kompilasi Hukum Islam,” Indonesian Journal of Law and Justice 2, no. 4 (2025): 12. 
27 Ali Hadi, “HAK HAK PERDATA AKIBAT PERCERAIAN PASANGAN KAWIN SIRRI TERHADAP 
HARTA BENDA BERSAMA (GONO GINI),” IJTIHAD: Jurnal Studi Hukum Islam 1, no. 1 (2023): 54–68. 
28 Siti Rahmah Rahmah et al., “ITSBAT NIKAH DALAM RANGKA MEMBERIKAN PERLINDUNGAN 
HUKUM TERHADAP PERNIKAHAN SIRI,” Ius Civile: Refleksi Penegakan Hukum Dan Keadilan 8, no. 1 
(2024): 86–103. 
29 Erni Widya. Ningrum, “‘Pemahaman Konsep Gharar Dimasyarakat Dalam Jual Beli Online.,’” Sahmiyya: 
Jurnal Ekonomi Dan Bisnis, 2023, 472–80. 
30 Syawal Ridwan, “Pernikahan Tanpa Pencatatan: Kegagalan Negara Dalam Melindungi Hak Sipil 
Perempuan Dan Anak,” JURNAL ILMIAH GEMA PERENCANA 4, no. 1 (2025): 77–96. 
31 Bakri, “Polarisasi Kesadaran Hukum Dalam Keluarga.” 
32 Ahmad Trisno and Syaiful Bakri, “Model Penalaran Epistemologi Irfani; Filsafat Al-Hikmah Al- 
Muta’aliyah Mulla Shadra,” Journal of Islamic Thought and Philosophy 01, no. 02 (2022): 291–307. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
334  

 

Thus, in the context of Indonesian law, the status of a siri wife is highly dependent 

on the registration of the marriage. Without registration, she loses the civil rights guaranteed 

by the state 33. Therefore, synchronization between Islamic law and positive law is very 

important to ensure justice for women in marriages that are valid according to religion but 

not registered administratively. 

 

The Position of Children and Wealth Based on Constitutional Court Decision No. 

46/PUU-VIII/2010 

Prior to Constitutional Court (MK) Decision No. 46/PUU-VIII/2010, children born 

from unregistered marriages only had legal ties to their mothers and their mothers’ families. 

This was based on Article 43 paragraph (1) of Law No. 1 of 1974, which states: “Children 

born outside of marriage only have civil relations with their mother and her family” 34. This 

provision was considered discriminatory against children, as they became victims of their 

parents’ administrative irregularities. 

Through Constitutional Court Decision No. 46/PUU-VIII/2010, the Constitutional 

Court made a progressive legal breakthrough by stating that children born out of wedlock 

have civil relations with their mother and also with the man who can be scientifically proven 

(through DNA) or other evidence to be their biological father 35. This ruling affirms that a 

child’s status should not be discriminated against simply because their parents’ marriage is 

not officially registered36. This principle is in line with the Convention on the Rights of the 

Child (CRC), which Indonesia ratified through Presidential Decree No. 36 of 1990 37. 

The impact of this ruling is very significant. Children from unregistered marriages 

now have the right to recognition, financial support, inheritance, and legal protection from 

their biological fathers. Thus, Constitutional Court Decision No. 46/PUU-VIII/2010 

 
33 Syaiful Bakri, “Hak Konstitusi Warga Negara Indonesia Yang Menjadi Tenaga Kerja Di Luar Negeri,” 
Attractive: Innovative Education Journa 6, no. 2 (2024): 633–44. 
34 Georgina Agatha, “Pembuktian Dan Pengesahan Anak Luar Kawin Serta Akibat Hukumnya Setelah 
Berlaku Putusan Mahkamah Konstitusi Nomor 46/PUU-VIII/2010 Dalam Pandangan Hukum Islam,” 
Indonesian Notary 3, no. 1 (2021): 23. 
35 Dwi Arini Zubaidah, “Status Anak Di Luar Nikah Dalam Perspektif Hukum Positif Dan Hukum Islam 
(Telaah Putusan Mahkamah Konstitusi Nomor 46/PUU-VIII/2010),” Familia: Jurnal Hukum Keluarga 4, no. 2 
(2023): 91–106. 
36 Kristin Collins, “When Fathers’ Rights Are Mothers’ Duties: The Failure of Equal Protection in Miller v. 
Albright,” Yale LJ 109 (1999): 1669. 
37 Ricardo Juanito Kalangi, Caecilia J J Waha, and Lusy K F R Gerungan, “Perlindungan Hak–Hak Anak 
Dalam Status Pengungsi Menurut Konvensi Hak-Hak Anak Tahun 1989 Dan Implementasinya Di 
Indonesia,” Lex Privatum 12, no. 4 (2023). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
335  

 

provides legal protection for children who are victims of an irregular marriage administration 

system 38. It also demonstrates the application of substantive justice over formal justice. 

As for property, in unregistered marriages, the concept of “joint property” (gono-

gini) is not recognized because, according to state law, such marriages do not exist. Article 

35 of Law No. 1 of 1974 states that “property acquired during marriage becomes joint 

property,” but because siri marriages are not registered, this provision does not apply.39 

Property acquired during a siri relationship is considered the personal property of each party, 

unless there is evidence of an agreement or proof of actual contribution 40. 

However, from an Islamic law perspective, property acquired during cohabitation 

can still be considered the result of a valid partnership, so a fair distribution is still 

recommended based on the principle of musyarakah (partnership) 41. In this case, the 

settlement of property disputes in unregistered marriages can be done through general civil 

mechanisms, not through the Religious Court. 

 

The Position of Wives, Children, and Property in Siri Marriages 

A siri marriage is a marriage contract conducted in accordance with Islamic religious 

provisions but not officially registered before a state official 42. In Islamic law, the validity of 

a marriage is determined by the fulfillment of the pillars and requirements, not by registration 

43. Therefore, wives in siri marriages are still considered valid in religious terms and are 

entitled to the rights of wives, such as financial support, protection, and honor. However, 

Law No. 1 of 1974 Article 2 paragraph (2) stipulates that every marriage must be registered 

in order to have legal force. Thus, wives in siri marriages are not recognized by state law, so 

they lose their civil rights in the event of a dispute, divorce, or abandonment 44. 

The status of children born out of siri marriages underwent significant development 

after the issuance of Constitutional Court (MK) Decision No. 46/PUU-VIII/2010. 

 
38 Dea Rusianda Naibaho, Ni Luh Wayan Yasmiati, and Ratna Artha Windari, “Analisis Putusan Mahkamah 
Konstitusi Nomor 46/PUU-VIII/2010 Tentang Pembagian Hak Waris Anak Yang Lahir Dari Perkawinan 
Siri,” JOURNAL OF LAW AND NATION 4, no. 1 (2025): 177–86. 
39 Mushafi Mushafi and Faridy Faridy, “Tinjauan Hukum Atas Pembagian Harta Gono Gini Pasangan Suami 
Istri Yang Bercerai,” Batulis Civil Law Review 2, no. 1 (2021): 43–55. 
40 Hadi, “HAK HAK PERDATA AKIBAT PERCERAIAN PASANGAN KAWIN SIRRI TERHADAP 
HARTA BENDA BERSAMA (GONO GINI).” 
41 Elvina Jahwa et al., “Konsep Perkawinan Dalam Hukum Islam Dan Hukum Nasional Di Indonesia,” 
Innovative: Journal Of Social Science Research 4, no. 1 (2024): 1692–1705. 
42 Awaliah Awaliah et al., “Akibat Hukum Pernikahan Siri,” Maleo Law Journal 6, no. 1 (2022): 30–40. 
43 Bakri, “Polarisasi Kesadaran Hukum Dalam Keluarga.” 
44 M Fahmi Al-Amruzi, “Pencatatan Perkawinan Dan Problematika Kawin Siri,” Ulumul Syar’i: Jurnal Ilmu-Ilmu 
Hukum Dan Syariah 9, no. 2 (2020): 1–18. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
336  

 

Previously, according to Article 43 paragraph (1) of Law No. 1 of 1974, children born out of 

wedlock only had civil relations with their mother and her family (Bakri, 2022). However, 

after the Constitutional Court’s decision, children also have civil relations with their 

biological fathers if this can be scientifically proven, such as through DNA tests or other 

evidence. This decision is a progressive breakthrough that provides legal protection for 

children who are victims of unregistered marriages. This principle is in line with the principle 

of substantive justice and the Convention on the Rights of the Child (CRC), which Indonesia 

has ratified. 

Meanwhile, the status of property in unregistered marriages also faces legal 

uncertainty. Under Article 35 of Law No. 1 of 1974, property acquired during marriage 

becomes joint property, but this provision only applies to valid and registered marriages. 

Because unregistered marriages are not recorded, property acquired during the relationship 

is considered the personal property of each party. However, from an Islamic legal 

perspective, property acquired during cohabitation can still be considered the result of 

cooperation (musyarakah), so a fair distribution based on each party’s contribution is 

recommended. 

The social and legal implications of unregistered marriages are the weak position of 

women and children in terms of state legal protection. Wives have no legal basis to claim 

alimony or inheritance rights, while children potentially lose recognition of their biological 

father if it cannot be proven. This situation creates injustice and has the potential to violate 

human rights, particularly the rights of women and children. Therefore, marriage registration 

is an important instrument in realizing social justice and legal protection in Indonesia. 

Table 1. Classification of the Status of Wives, Children, and Property in Siri 

Marriages 

Aspects 
 

Islamic law 
 

Positive Law (Law 
No. 1 of 1974 & 

KHI) 
 

Constitutional 

Court Decision No. 

46/PUU VIII/2010 

The Position of the 
Wife 
 

Legitimate according 

to religion; entitled to 

financial support and 

protection. 

Not legally 

recognized by the 

state because it is not 

registered; does not 

have the right to 

alimony and 

inheritance. 

Not directly 

regulated; still not 

legally recognized 

without registration. 

The position of 
children 
 

Valid if born from a 

marriage contract that 

Considered an 

illegitimate child; only 

Recognized as having 

a civil relationship 

with the biological 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
337  

 

is valid according to 

religion. 

has a civil relationship 

with the mother. 

father if it can be 

scientifically proven. 

Assets 
 

Can be considered as 
the result of 
cooperation 
(musyarakah); 
distribution based on 
fairness 
. 

Not recognized as 

joint property 

because the marriage 

was not registered. 

Not directly 

regulated, but can be 

the basis for civil 

claims if the 

biological father 

relationship is 

proven. 

Legal Protection Based on the morals 

and responsibilities of 

husband and wife 

according to Islamic 

law. 

Weak because there is 

no marriage 

certificate; difficult to 

file a lawsuit in court. 

Providing legal 

protection for 

children born out of 

unregistered 

marriages. 

Legal Solutions It is recommended to 

register marriages as 

part of maslahah. 

Can file for marriage 

validation to legalize 

the marriage. 

Guaranteeing 

children’s rights 

without 

discrimination based 

on their parents’ 

marital status. 

 

As a solution, the state has provided a mechanism for marriage validation through 

Article 7 paragraph (2) of the Compilation of Islamic Law (KHI) to legalize unregistered 

marriages so that they have legal force 45. Additionally, the Constitutional Court’s ruling has 

expanded protection for children born out of unregistered marriages so that they do not 

become victims of legal discrimination 46. Therefore, synergy between Islamic law and 

positive law is urgently needed to ensure justice and legal certainty for wives, children, and 

property in every marriage, whether registered or unregistered. 

 

CONCLUSION  

Siri marriages are valid under Islamic law because they fulfill the pillars and 

requirements of marriage, but they have no legal force under Law No. 1 of 1974 and the 

Compilation of Islamic Law (KHI) if they are not registered before an authorized official. 

As a result, the wife’s position is legally weak, and she has no rights to alimony, inheritance, 

 
45 Ahmad Faiz and Sri Redjeki Slamet, “Penetapan Isbat Nikah Terhadap Perkawinan Yang Tidak Tercatat Di 
Kantor Urusan Agama Dan Implikasi Hukumnya Terhadap Status Hukum Suami Istri Dan Anak (Studi 
Kasus Penetapan Pengadilan Agama Jakarta Selatan Nomor 879/PDT. P/2021/PA. JS),” Arus Jurnal Sosial 
Dan Humaniora 5, no. 2 (2025): 2525–33. 
46 Mohammad Haikal and Sumardi Efendi, “Prinsip-Prinsip Hukum Ekonomi Syariah Dalam Undang-
Undang Perbankan Syariah,” MAQASIDI: Jurnal Syariah Dan Hukum, no. 13 (2024): 26–39, 
https://doi.org/10.47498/maqasidi.v4i1.2988. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
338  

 

or state protection. Nevertheless, the mechanism of marriage validation can be a solution for 

unregistered marriages to obtain legal recognition and valid protection for the couple. 

Constitutional Court Decision No. 46/PUU-VIII/2010 brought important progress 

in the protection of children born from unregistered marriages by recognizing the civil 

relationship between the child and their biological father. However, property acquired during 

a siri marriage is still not recognized as joint property under state law. Therefore, marriage 

registration is crucial to provide legal certainty, protect the rights of wives and children, and 

harmonize Islamic law with positive law to achieve justice and the welfare of the family. 

 

  



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
339  

 

REFERENCES 

Agatha, Georgina. “Pembuktian Dan Pengesahan Anak Luar Kawin Serta Akibat 
Hukumnya Setelah Berlaku Putusan Mahkamah Konstitusi Nomor 46/PUU-
VIII/2010 Dalam Pandangan Hukum Islam.” Indonesian Notary 3, no. 1 (2021): 23. 

Agustianti, Rifka, Lissiana Nussifera, L Angelianawati, Igat Meliana, Effi Alfiani Sidik, 
Qomarotun Nurlaila, Nicholas Simarmata, Irfan Sophan Himawan, Elvis Pawan, and 
Faisal Ikhram. Metode Penelitian Kuantitatif Dan Kualitatif. Tohar Media, 2022. 

Al-Amruzi, M Fahmi. “Pencatatan Perkawinan Dan Problematika Kawin Siri.” Ulumul 
Syar’i: Jurnal Ilmu-Ilmu Hukum Dan Syariah 9, no. 2 (2020): 1–18. 

Alfaiza, Zahroul Firdausi, Muhammad Kurniawan Budi Wibowo, and B Baehaqi. 
“PERLINDUNGAN HAK WARIS ANAK HASIL PERKAWINAN SIRI 
MENURUT KOMPILASI HUKUM ISLAM DAN HUKUM POSITIF 
INDONESIA.” AL HUKMU: Journal of Islamic Law and Economics, 2024, 24–33. 

Amar, Rizki, Agung Pratama Dharma, M Aulia Urrahman, and M Rafli Kurniawan. 
“Kedudukan Pencatatan Terhadap Keabsahan Perkawinan: Telaah Pencatatan 
Perkawinan.” Jurnal Tana Mana 5, no. 2 (2024): 217–26. 

Arifin, Samsul, and Aly Maschan Moesa. “Tinjauan Yuridis Terhadap Status Anak Dari 
Nikah Siri Dalam Perspektif Hukum Islam Dan Hukum Positif.” Jurnal Hukum Lex 
Generalis 6, no. 6 (2025). 

Awaliah, Awaliah, Vivi Nur Qalbi, Andi Nurul Isnawidiawinarti Achmad Isnawidiawinarti 
Achmad, and Achmad Allang. “Akibat Hukum Pernikahan Siri.” Maleo Law Journal 6, 
no. 1 (2022): 30–40. 

Bakri, Syaiful. “Hak Konstitusi Warga Negara Indonesia Yang Menjadi Tenaga Kerja Di 
Luar Negeri.” Attractive: Innovative Education Journa 6, no. 2 (2024): 633–44. 

———. “Pandangan Hukum Islam Terhadap Epistemologi Zihar Dalam Keluarga 
Syaiful.” Bulletin of Community Engagement 4, no. 1 (2024): 225–31. 

———. “Polarisasi Kesadaran Hukum Dalam Keluarga.” Samawa : Jurnal Hukum Keluarga 
Islam 02, no. 2 (2022): 74–83. 

Bakri, Syaiful, and Muhammad Abrori. “Problematika Penerapan Diversi Bagi Anak Yang 
Melakukantindak Pidana Oleh Penegak Hukum Di Era Generasi Beta 12” 5, no. 1 
(2025): 1–12. 

Collins, Kristin. “When Fathers’ Rights Are Mothers’ Duties: The Failure of Equal 
Protection in Miller v. Albright.” Yale LJ 109 (1999): 1669. 

Faiz, Ahmad, and Sri Redjeki Slamet. “Penetapan Isbat Nikah Terhadap Perkawinan Yang 
Tidak Tercatat Di Kantor Urusan Agama Dan Implikasi Hukumnya Terhadap Status 
Hukum Suami Istri Dan Anak (Studi Kasus Penetapan Pengadilan Agama Jakarta 
Selatan Nomor 879/PDT. P/2021/PA. JS).” Arus Jurnal Sosial Dan Humaniora 5, no. 2 
(2025): 2525–33. 

Faizah, Nur, M Zamroni, and Dhofirul Yahya. “Kedudukan Hukum Anak Dari Hubungan 
Nikah Siri Bedasarkan Kompilasi Hukum Islam.” Indonesian Journal of Law and Justice 2, 
no. 4 (2025): 12. 

Firdaus, Muhammad Rizal, and Ali Maskur. “Pernikahan Sirri Dalam Perspektif Hukum 
Islam Dan Pencatatan Perkawinan Menurut Ketentuan Yang Berlaku Di Indonesia 
(Hukum Positif).” Istidal: Jurnal Studi Hukum Islam 11, no. 1 (2024): 52–72. 

Hadi, Ali. “HAK HAK PERDATA AKIBAT PERCERAIAN PASANGAN KAWIN 
SIRRI TERHADAP HARTA BENDA BERSAMA (GONO GINI).” IJTIHAD: 
Jurnal Studi Hukum Islam 1, no. 1 (2023): 54–68. 

Haikal, Mohammad, and Sumardi Efendi. “Prinsip-Prinsip Hukum Ekonomi Syariah 
Dalam Undang-Undang Perbankan Syariah.” MAQASIDI: Jurnal Syariah Dan Hukum, 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
340  

 

no. 13 (2024): 26–39. https://doi.org/10.47498/maqasidi.v4i1.2988. 
Hutapea, Sara, Silvia Veronika, and Fatah Akbaryanto. “Analisis Yuridis Kedudukan Anak 

Dalam Perkawinan Siri Ditinjau Dari Undang Undang Nomor 1 Tahun 1974 Tentang 
Perkawinan.” Aufklarung: Jurnal Pendidikan, Sosial Dan Humaniora 2, no. 4 (2022): 355–
61. 

Iklil Hasbiyalla, Ummul Muktaze, Norhalimah Achmad Sugiarto, Muhammad Abrori. 
“Dampak Pernikahan Dini Terhadap Tingkat Perceraian.” SAMAWA: Jurnal Hukum 
Keluarga … 4, no. 1 (2024): 94–104. 

Jahwa, Elvina, Desi Pitriani Siregar, M Riski Harahap, Ihsan Mubarak, and Ali Akbar. 
“Konsep Perkawinan Dalam Hukum Islam Dan Hukum Nasional Di Indonesia.” 
Innovative: Journal Of Social Science Research 4, no. 1 (2024): 1692–1705. 

Kalangi, Ricardo Juanito, Caecilia J J Waha, and Lusy K F R Gerungan. “Perlindungan 
Hak–Hak Anak Dalam Status Pengungsi Menurut Konvensi Hak-Hak Anak Tahun 
1989 Dan Implementasinya Di Indonesia.” Lex Privatum 12, no. 4 (2023). 

Mushafi, Mushafi, and Faridy Faridy. “Tinjauan Hukum Atas Pembagian Harta Gono Gini 
Pasangan Suami Istri Yang Bercerai.” Batulis Civil Law Review 2, no. 1 (2021): 43–55. 

Naibaho, Dea Rusianda, Ni Luh Wayan Yasmiati, and Ratna Artha Windari. “Analisis 
Putusan Mahkamah Konstitusi Nomor 46/PUU-VIII/2010 Tentang Pembagian Hak 
Waris Anak Yang Lahir Dari Perkawinan Siri.” JOURNAL OF LAW AND 
NATION 4, no. 1 (2025): 177–86. 

Ningrum, Erni Widya. “‘Pemahaman Konsep Gharar Dimasyarakat Dalam Jual Beli 
Online.’” Sahmiyya: Jurnal Ekonomi Dan Bisnis, 2023, 472–80. 

Nugraha, Alfajar. “Sanksi Kerja Sosial Sebagai Syarat Pengesahan Kawin Bagi Pelaku 
Kawin Tidak Tercatat Perspektif Siyasah Syar’iyyah.” Universitas Islam Indonesia, 
2025. 

Nur Has Winda, Siti, and Muhammad Zainuddin Sunarto. “Integration of the Roles of 
Men and Women in Forming a Harmonious Family.” International Journal of Science and 
Environment (IJSE) 5, no. 3 (2025): 193–202. https://doi.org/10.51601/ijse.v5i3.176. 

Online, Nu. “Nu Online Super App.” NU Online Super App, 2025. 
Pidana, Sejahtera Perspektif. “Kekerasan Verbal Suami Terhadap Istri Pada Keluarga Pra 

Sejahtera Perspektif Pidana” 5, no. 1 (2025): 1–17. 
Pranoto, Agus, Lilik Andaryuni, and Mukhtar Salam. “Problematika Pernikahan Siri Bawah 

Umur Di Kabupaten Kutai Barat.” Indonesian Journal of Islamic Jurisprudence, Economic and 
Legal Theory 3, no. 2 (2025): 1099–1115. 

Pratiwi, Luh Putu Putri Indah, Dewa Gede Sudika Mangku, and Ni Putu Rai Yuliarti. 
“Pengaturan Terhadap Kedudukan Anak Di Luar Kawin Pasca Putusan Mahkamah 
Konstitusi Nomor 46/PUU-VIII/2010.” E-Journal Komunitas Yustisia Universitas 
Pendidikan Ganesha Program Studi Ilmu Hukum 3, no. 1 (2020): 67–69. 

Quthny, Abu Yazid Adnan, and Ahmad Muzakki. “Pencatatan Pernikahan Perspektif 
Hukum Islam Dan Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974.” Asy-Syari’ah: Jurnal 
Hukum Islam 8, no. 1 (2022): 25–40. 

Rahmah, Siti Rahmah, M Yakub Aiyub Kadir, Eva Susanna, Dewi Astini, Meutia Delima, 
and Kamisah Kamisah. “ITSBAT NIKAH DALAM RANGKA MEMBERIKAN 
PERLINDUNGAN HUKUM TERHADAP PERNIKAHAN SIRI.” Ius Civile: 
Refleksi Penegakan Hukum Dan Keadilan 8, no. 1 (2024): 86–103. 

Ridwan, Syawal. “Pernikahan Tanpa Pencatatan: Kegagalan Negara Dalam Melindungi Hak 
Sipil Perempuan Dan Anak.” JURNAL ILMIAH GEMA PERENCANA 4, no. 1 
(2025): 77–96. 

Shihab, M Quraish. “Wawasan Al-Qur’an: Kajian Tematik Atas Berbagai Persoalan Umat.” 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
341  

 

Bandung: Mizan, 2013. 
Sutriyono, Muhammad Abrori, Adela Idris, Barurotul Amaliyah. “Operasi Pemulihan 

Selaput Dara Bagi Calon Istri Dalam Perspektif Hukum Islam.” SAMAWA: Jurnal 
Hukum Keluarga Islam 4, no. 2 (2024): 1–13. 

Sutriyono. “Kritikan Nalar Nikah Misyar Dalam Perspektif Hukum Perkawinan Di 
Indonesia, Etika Dan Moral.” SAMAWA: Jurnal Hukum Keluarga Islam 3, no. 1 (2023): 
52–69. 

———. Perempuan Dimata Fazlur Rahman. Edited by Taufik Hidayat. 1st, Mei 202 ed. 
Bondowoso, Indonesia: CV. LICENSI, 2020. 

Trisno, Ahmad, and Syaiful Bakri. “Model Penalaran Epistemologi Irfani; Filsafat Al-
Hikmah Al- Muta’aliyah Mulla Shadra.” Journal of Islamic Thought and Philosophy 01, no. 
02 (2022): 291–307. 

Wardana, Wisnu, and Faisar Ananda. “Hukum Pernikahan Dalam Perspektif Di Dunia 
Islam.” Innovative: Journal of Social Science Research 4, no. 1 (2024): 4472–87. 

Zubaidah, Dwi Arini. “Status Anak Di Luar Nikah Dalam Perspektif Hukum Positif Dan 
Hukum Islam (Telaah Putusan Mahkamah Konstitusi Nomor 46/PUU-VIII/2010).” 
Familia: Jurnal Hukum Keluarga 4, no. 2 (2023): 91–106. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

▪ Hak Kekayaan Intelektual (HKI) sebagai Objek 
Jaminan Pembiayaan dalam Perspektif Hukum 
Ekonomi Syariah 

▪ Konsep Kafa’ah dalam Prespektif Imam Malik dan 
Imam Syafi’i: Analisis Metodologi Ushul Fikih 

▪ Peran Istri sebagai Pencari Nafkah dan Dampaknya 
terhadap Keutuhan Rumah Tangga Perspektif Islam 

▪ Implikasi Normatif dan Sosial Perjanjian Pra-Nikah 
Perspektif Hukum Keluarga Islam di Indonesia 

▪ Konsep Nabawi dalam Membangun Keharmonisan 
Rumah Tangga 

▪ The Boycott of Israeli Products From The 
Perspective Of Sadz Al-Dzarai’: A Normative 
Analysis Within Islamic Law 

▪ Implementation of The Wakalah Bil Ujroh Contract 
in Financing Products at Islamic Financial 
Institutions 

▪ Analysis of Legal Policy Implementation Against 
Perpetrators of Child Bullying 

▪ Deconstructing Mu’asyarah Bi Al-Ma’ruf: Toward A 
Gender-Just Framework of Islamic Family Law 

▪ Kafa’ah dalam Perkawinan Perspektif Maqasid Al-
Syari’ah (Studi Kasus pada Pesantren Darul Ma’sum dan 
Yayasan Darussalam Kabupaten Probolinggo) 

▪ Eksistensi dan Perkembangan Kelembagaan Hukum 
Islam di Indonesia 

▪ Perlindungan Hukum terhadap Fenomena 
Perkawinan Siri Dibawah Umur tanpa Wali di 
Kabupaten Lumajang 

▪ From Formal Validity to Ethical Accountability: 
Good Faith in Sharia Electronic Contracts Under 
Indonesian Law 

▪ The Genealogy of Taqnin Al-Ahkam And Its Initial 
Implementation In The Ottoman Empire 

▪ Legal Protection for Parties When MPD Fails to 
Collect Notarial Protocols 

▪ Raising the Marriage Age, Raising Dispensations? 
Evidence From the Malang Religious Court After 
Constitutional Court Decision no. 22/PUU-
XV/2017 

▪ Review of Islamic Law and Law no. 1 of 1974 and 
Constitutional Court Decision no. 46/PUU-
VIII/2010 Concerning Siri Marriage Law: The 
Position of Wives, Children And Property 

▪ Juridical Review of Marriage Contracts For 
Pregnant Women In Islamic Law And National Law 

▪ Sharia Economic Law on The Growth of Micro, 
Small, And Medium Enterprises (UMKM) In The 
Digital Era 

 

 

  

E d i s i :  V o l u m e  9  N o m o r   2 
J u l i   -   D e s e m b e r  2 0 2 5 



 

H a k a m 

Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 
e-ISSN : 25808052  |  p-ISSN : 2829-5803 
 
DOI: https://doi.org/10.33650/jhi 
 
 
 

Volume 9 Nomor 2, Juli – Desember 2025 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Editorial Office: 
 
Program Studi Hukum Keluarga (Ahwal Syakhshiyah) 
Fakultas Agama Islam Universitas Nurul Jadid,  
Paiton, Probolinggo, Jawa Timur, Indonesia 67291.  
Telepon: 0888 30 78899, Hp: 082232108969 
Email: hukumkeluarga.fai@unuja.ac.id 
Website: https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam/index   

https://doi.org/10.33650/jhi
https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam/index


H a k a m 
Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 
 
Editor In Chief 
Muhammad Zainuddin Sunarto, Sinta ID 6116528, Universitas Nurul Jadid, 
Probolinggo, Indonesia 

 
Editorial Board 
Daniel Fernandez Kranz, Scopus ID 12797471200, Instituto de Empresa 
University, Segovia, Spain, Spain 
Mohammad Fadel, Scopus ID 39261404000, University of Toronto, Canada, 
Canada 
Joana Salifu Yendork, Scopus ID 56328263000, University of Ghana, Ghana, 
Ghana 
Siti Muna Hayati, Scopus ID, UIN Sunan Kalijogo Yogyakarta 
Slawa Rokicki, Scopus ID 56404564000, University College Dublin, Ireland, 
Ireland 
Khoirul Hidayah, Scopus ID 57203353119, Universitas Islam Negeri Maulana 
Malik, Malang, Indonesia 
Akhmad Farid Mawardi Sufyan, Scopus ID 57266242300, Institut Agama 
Islam Negeri Madura, Pamekasan, Indonesia 
Zakiyatul Ulya, Scopus ID 57218455431, Universitas Islam Negeri Sunan 
Ampel Surabaya, Indonesia 
 

Reviewers 
Ewa Batyra, Scopus ID 57192590667, The Max Planck Institute for 
Demographic Research, Germany, Germany 
Elizabeth Agey, Scopus ID 57204005122, University of California Santa 
Barbara, United States of America, United States 
Olympia L.K. Campbell, Scopus ID 57221476734, Institute For Advanced 
Study in Toulouse, France, France 
Xiangming Fang, Scopus ID 36339202800, China Agricultural University, 
Beijing, China, China 
Rihab Grassa, Scopus ID 55505935200, Manouba University, Tunisia, Tunisia 
Junghua Hung, Scopus ID 8574630700, National Central University, Taoyuan, 
Taiwan, Taiwan, Province of China 
Rüdiger Lohlker, Scopus ID 6506783480, Northwest University, Xi'an, China, 
China 
Marco Alfano, Scopus ID 57527411400, University College London, United 
kingdom, United Kingdom 



Dhofir Catur Bashori, Scopus ID, Universitas Muhammadiyah Jember, 
Indonesia 
Muslihun -, Scopus ID, Institut KH Abdul Chalim Pacet Mojokerto, Indonesia 
Siti Khoirotul Ula, Scopus ID, Universitas Islam Negeri Sayyid Ali 
Rahmatullah Tulungagung, Indonesia 
Nur Lailatul Musyafa’ah, Scopus ID 57353220700, Universitas Islam Negeri 
Sunan Ampel Surabaya, Indonesia 
 
 

English Language Advisor 
Achmad Naufal Irsyadi, Sinta ID 6704870, Universitas Nurul Jadid, 
Probolinggo, Indonesia 
 

Layouter 
Faizul Mubarok, Universitas Nurul Jadid, Probolinggo, Indonesia 
  



H a k a m 
Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 

Table of Content 
 

1 HAK KEKAYAAN INTELEKTUAL (HKI) SEBAGAI OBJEK 
JAMINAN PEMBIAYAAN DALAM PERSPEKTIF HUKUM 
EKONOMI SYARIAH 
Diding Jalaludin, Piqi Rizki Padhilah, Umar Rojikin, Muhamad Kholi, 
Tatang Astarudin 
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

181 – 194 

2 PERAN ISTRI SEBAGAI PENCARI NAFKAH DAN DAMPAKNYA 
TERHADAP KEUTUHAN RUMAH TANGGA PERSPEKTIF 
ISLAM 
Muhammad Shidqi Pribadi, Teguh dwi cahyadi 
Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i Jember 

195 – 211 

3 KONSEP NABAWI DALAM MEMBANGUN KEHARMONISAN 
RUMAH TANGGA 
Muhammad Fathur Rachman Imanda, Winning Son Ashari  
Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i Jember 

212 – 227 

4 IMPLEMENTATION OF THE WAKALAH BIL UJROH 
CONTRACT IN FINANCING PRODUCTS AT ISLAMIC 
FINANCIAL INSTITUTIONS 
Muhammad Fikri Auliaurrahman  
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

228 – 242 

5 DECONSTRUCTING MU’ASYARAH BI AL-MA’RUF: TOWARD A 
GENDER-JUST FRAMEWORK OF ISLAMIC FAMILY LAW 
Lina Nur Anisa 
Institut Agama Islam Ngawi 

243 – 266 

6 EKSISTENSI DAN PERKEMBANGAN KELEMBAGAAN HUKUM 
ISLAM DI INDONESIA 
Hasbi Umar, Husin Bafadhal, Reza Rahmatullah 
Universitas Islam Negeri Sulthan Thaha Saifuddin Jambi 

267 – 278 

7 FROM FORMAL VALIDITY TO ETHICAL ACCOUNTABILITY: 
GOOD FAITH IN SHARIA ELECTRONIC CONTRACTS UNDER 
INDONESIAN LAW 
Sigit Nurhadi Nugraha, Abdul Rachmad Budiono, Budi Santoso, Rachmi 
Sulistyarini  
Fakultas Hukum Universitas Brawijaya, Malang, Indonesia 

279 – 303 

8 LEGAL PROTECTION FOR PARTIES WHEN MPD FAILS TO 
COLLECT NOTARIAL PROTOCOLS 
Adinda Mellinia Aurel, Herlindah, Imam Rahmat Sjafi’i 
Universitas Brawijaya Malang, Indonesia 

304 – 326 

9 REVIEW OF ISLAMIC LAW AND LAW NO. 1 OF 1974 AND 
CONSTITUTIONAL COURT DECISION NO. 46/PUU-VIII/2010 
CONCERNING SIRI MARRIAGE LAW: THE POSITION OF 
WIVES, CHILDREN AND PROPERTY 
Syaiful Bakri, Muhammad Abrori  
Sekolah Tinggi Ilmu Syari’ah Darul Falah Bondowoso 

327 – 341 



10 SHARIA ECONOMIC LAW ON THE GROWTH OF MICRO, 
SMALL, AND MEDIUM ENTERPRISES (UMKM) IN THE 
DIGITAL ERA 
Meisa Nur Safitri, Nabila Nurkhafiah, Siti Nurzihan, Afifaturrohmaniyah 
Universitas Islam Negri Sultan Maulana Hasanudin Banten, Indonesia 

342 – 355 

11 KONSEP KAFA’AH DALAM PRESPEKTIF IMAM MALIK DAN 
IMAM SYAFI’I: ANALISIS METODOLOGI USHUL FIKIH  
Nailil Maziyati, Luthfiyah 
Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang, Indonesia 

356 – 375 

12 IMPLIKASI NORMATIF DAN SOSIAL PERJANJIAN PRA-NIKAH 
PERSPEKTIF HUKUM KELUARGA ISLAM DI INDONESIA  
Suwito, Didit Darmawan, Saidah Fiddaroini Harun, Risma A’limathus 
Zuriah 
Universitas Sunan Giri Surabaya, Indonesia 

376 – 394 

13 THE BOYCOTT OF ISRAELI PRODUCTS FROM THE 
PERSPECTIVE OF SADZ AL-DZARAI’: A NORMATIVE 
ANALYSIS WITHIN ISLAMIC LAW 
Ai Samrotul Fauziah 
UIN Sunan Gunung Djati Bandung 

395 – 407 

14 ANALYSIS OF LEGAL POLICY IMPLEMENTATION AGAINST 
PERPETRATORS OF CHILD BULLYING  
Sulistina, Amilia Putri Kartika Sari, Efrilia Yusri, Arindy Sri Musdalifah 
Universitas Nurul Jadid Paiton Probolinggo, Indonesia 

408 – 424 

15 KAFA’AH DALAM PERKAWINAN PERSPEKTIF MAQASID AL-
SYARI’AH (Studi Kasus pada Pesantren Darul Ma’sum dan Yayasan 
Darussalam Kabupaten Probolinggo) 
Muhamad Agus Salim, Fauziyah Putri Meilinda  
Institut Ahmad Dahlan Probolinggo, Indonesia 

425 – 439 

16 PERLINDUNGAN HUKUM TERHADAP FENOMENA 
PERKAWINAN SIRI DIBAWAH UMUR TANPA WALI DI 
KABUPATEN LUMAJANG 
Uswatun Hasanah, Fauziyah Putri Meilinda  
Institut Ahmad Dahlan Probolinggo 

440 – 453 

17 THE GENEALOGY OF TAQNĪN AL-AHKĀM AND ITS INITIAL 
IMPLEMENTATION IN THE OTTOMAN EMPIRE 
Alby Labib Halbana Bunyamin, Abdul Mufti Albasyari   
UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia; Institut Nahdlatul Ulama 
Ciamis, Indonesia 

454 – 468 

18 RAISING THE MARRIAGE AGE, RAISING DISPENSATIONS? 
EVIDENCE FROM THE MALANG RELIGIOUS COURT AFTER 
CONSTITUTIONAL COURT DECISION NO. 22/PUU-XV/2017 
Risma Nur Arifah, Mohd Nurhusairi Bin Mat Hussin, Erik Sabti 
Rahmawati, Anggreani Kharimatuz Zahro 
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia; 
Universiti Malaya, Malaysia 

469 – 483 

19 JURIDICAL REVIEW OF MARRIAGE CONTRACTS FOR 
PREGNANT WOMEN IN ISLAMIC LAW AND NATIONAL LAW 
Yurizka Syahdani Nst, Uswatun Hasanah 
Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary 
Padangsidimpuan, Indonesia 

484 – 501 

 



Hakam : Journal of Islamic Law Studies and Islamic Economic Law  
This journal is an open-access article under a CC BY-NC-SA 4.0 International License. © 2025, the author(s) 

 
Volume 9 Number 2 (December 2025) | Pages 342 – 355 

Doi: https://doi.org/10.33650/jhi.v9i2.13161  
Submitted: 4 November 2025 | Revised: 9 December 2025 | Accepted: 20 December 2025 | Published: 31 December 2025 
 
 

SHARIA ECONOMIC LAW ON THE GROWTH OF MICRO, 
SMALL, AND MEDIUM ENTERPRISES (UMKM) IN THE 

DIGITAL ERA 
 

 Meisa Nur Safitri1, Nabila Nurkhafiah2 , Siti Nurzihan3, Afifaturrohmaniyah4 
Universitas Islam Negeri Sultan Maulana Hasanudin Banten, Indonesia 

email: 1meisanrsftri16@gmail.com, 2nabilanukhafiah@gmail.com , 3sitinurzihan16@gmail.com  
4afif92658@gmail.com 

 
 

 

ABSTRACT 

The growth of MSMEs in the digital era requires strong Sharia governance, the expansion of Sharia-based 
fintech, and the enhancement of Islamic economic literacy to ensure that digital transformation proceeds fairly 
and sustainably. This study examines the relevance of Sharia Economic Law in promoting the growth of 
MSMEs amid rapid digital transformation. In an era where online transactions, digital payments, and fintech 
platforms dominate the business ecosystem, Islamic legal principles such as justice (‘adl), transparency 
(shafafiyyah), and the prohibition of riba and gharar are increasingly important to implement. Using a qualitative 
descriptive approach, this research analyzes how Sharia-based financial regulations and innovations influence 
MSME development. The results show that digital Sharia financing provides broader and more ethical access 
to funding for MSMEs. However, challenges remain, including low digital literacy, weak supervision of Sharia 
compliance, and a lack of regulatory synergy between national economic policies and Islamic economic 
principles. 

Keywords : Sharia Economic Law, MSMEs, Digital Transformation, Sharia Fintech, Islamic Economic Literacy. 

 

ABSTRAK 

Pertumbuhan UMKM di era digital memerlukan tata kelola syariah, perluasan fintech syariah, serta peningkatan 
literasi ekonomi islam agar transformasi digital berjalan adil dan berkelanjutan. Penelitian ini menelaah relevansi 
Hukum Ekonomi Syariah dalam mendorong pertumbuhan UMKM di tengah transformasi digital yang pesat. 
Di era ketika transaksi daring, pembayaran digital, dan platform fintech mendominasi ekosistem bisnis, prinsip-
prinsip hukum islam seperti keadilan ‘adl, tranparansi shafafiyyah, serta larangan riba dan gharar semakin pentig 
diterapkan. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif, penelitian ini mengkaji bagaimana regulasi 
dan inovasi keuangan berbasis syariah memengaruhi perkembangan UMKM. Hasil menunjukan bahwa 
pembiayaan digital syariah memberi akses yang lebih luas dan etis bagi UMKM, namum masih terkendala oleh 
rendahnya literasi digital, lemahnya pengawasan kepatuhan syariah, dan belum sinerginya regulasi nasional 
dengan prinsip ekonomi islam. 

 Kata Kunci: Hukum Ekonomi Syariah, UMKM, Transformasi Digital, Fintech Syariah, Literasi Ekonomi Islam.  

 

  

Published by Islamic Faculty of Nurul Jadid University, Probolinggo, Indonesia. 
online access at https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam  
e-ISSN 2580-8052 | p-ISSN 2829-5803 

https://doi.org/10.33650/jhi.v9i2.13161
mailto:2nabilanukhafiah@gmail.com
mailto:3sitinurzihan16@gmail.com
https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam


Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
343  

 

INTRODUCTION  

The growth of Micro, Small, and Medium Enterprises (MSMEs) in Indonesia is not 

merely an economic phenomenon but also a social and moral one. As stated in Article 33 

paragraph (4) of the 1945 Constitution, the national economy is based on the principles of 

independence and mutual cooperation in line with social justice. In this context, Sharia 

Economic Law occupies a strategic position: it not only regulates transactions but also shapes 

economic behavior to avoid practices such as riba (usury), hoarding, monopoly, and 

dishonesty according to aryani 1. However, in the digital era, new challenges have emerged 

ranging from cashless payment systems and cross-border online transactions to algorithm-

based marketing models which are often not empirically examined through the lens of 

Islamic law. 

Previous studies tend to be normative, explaining Sharia principles without 

measuring the extent to which those principles are implemented within the reality of the 

digital economy 2. Such an approach leaves a gap for quantitative, data-driven research that 

can assess the correlation between compliance with Sharia principles and the business 

performance of digital MSMEs. In this study, variables such as the transparency index, halal 

certification adoption, and digital trust metrics are statistically tested against growth 

indicators such as revenue, market expansion, and customer retention. 

By adopting a quantitative approach, this research seeks to bridge the gap between 

normative idealism and digital reality. The theoretical foundation used is Sharia Economic 

Institutionalism, which views Islamic law as a social instrument capable of adapting to 

structural economic changes without losing its ethical substance. This approach challenges 

the assumption that Sharia is rigid; rather, it can serve as the foundation for ethical innovation 

in the technological age. Thus, the analysis does not stop at the moral level but advances 

toward evidence-based policy aimed at strengthening the global competitiveness of Sharia-

compliant MSMEs. 

The main critique addressed here is that many previous studies remain at a 

descriptive-normative level without empirical evidence, whereas the effectiveness of Sharia 

Economic Law must be tested in measurable terms not assumed to be true a priori. 

 
1 Katrin Aryani et al., “Peranan Hukum Ekonomi Islam Dalam Meningkatkan Kesejahteraan UMKM Di 
Indonesia,” Indonesian Journal of Law and Justice 1, no. 2 (December 2023): 13, 
https://doi.org/10.47134/ijlj.v1i2.2053. 
2 Randhika Yoga Perdata, “Pelaksanaan Unit Usaha Mikro Kecil Menengah (UMKM) Menurut Hukum Islam 
Di Indonesia,” UNES LAW REVIEW 6, no. 2 (December 2023): 6218–25, 
https://doi.org/10.31933/unesrev.v6i2. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
344  

 

Therefore, the quantitative approach is not merely a methodological alternative but an 

attempt to determine whether Islamic law truly provides a competitive advantage in the 

digital context, or whether it remains an ethical ideal difficult to apply in a free-market 

economy. This research departs from a critical question: to what extent do the principles of 

justice, transparency, and social solidarity in Islamic Economic Law have a tangible impact 

on the growth and sustainability of MSMEs in the digital era? E-commerce platforms and 

digital services have become the backbone of economic activity, expanding market access 

and increasing transactional efficiency in 3. However, this progress also presents new 

challenges, particularly in maintaining ethical and equitable business practices.  

In the context of Islamic economics, digital transformation demands governance that 

is not only efficient but also aligned with Islamic values. 4 emphasizes that an excessive focus 

on profit without considering moral and social dimensions can create economic disparities 

and undermine the principle of justice (‘adl) in trade. Therefore, the implementation of Sharia 

Economic Law is essential to ensure that digital economic activities remain within the 

framework of honesty, transparency (shafafiyyah), and social responsibility. 

The implementation of sharia economic law plays a pivotal role in enhancing the 

growth and sustainability of Micro, Small, and Medium Enterprises (MSMEs) in the digital 

era. The digital transformation, especially through social media, provides a broader market 

reach and new opportunities for MSMEs to expand their business networks ethically and 

efficiently. As noted by 5, “the application of sharia economics in managing social media-

based MSMEs not only improves business performance but also strengthens brand loyalty 

and social empowerment.” This aligns with the principle of justice (adl) in Islamic economics, 

which demands fairness and transparency in every transaction 6. 

Furthermore, MSMEs contribute significantly to national economic growth, 

accounting for around 60% of Indonesia’s GDP in 2023 7. In the context of sharia 

economics, this contribution is not merely financial but also ethical, as it integrates social 

responsibility and equitable wealth distribution. According to 8, MSMEs play a crucial role in 

promoting Islamic economic principles such as fairness, transparency, and the prohibition 

of riba. Financing schemes such as mudharabah and musyarakah provide MSMEs with 

 
3 Aryani et al., “Peranan Hukum Ekonomi Islam Dalam Meningkatkan Kesejahteraan UMKM Di Indonesia.” 
4 ( Putri & Yustati, 2024) 
5 ( Putri & Yustati, 2024) 
6 (Rustyawati & Siswoyo, 2023) 
7 (Qomaruddin, 2024) 
8 (Hidayat 2022) 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
345  

 

access to capital without depending on interest-based systems, thereby promoting sustainable 

entrepreneurship 9. 

However, the effectiveness of sharia-based MSME development is often constrained 

by limited understanding among business actors. Many entrepreneurs still perceive Islamic 

economics narrowly as a system free of interest, without grasping its broader values of justice, 

social welfare, and ethical conduct 10. Therefore, it becomes essential to enhance literacy and 

provide inclusive education about Islamic economic law to ensure that MSMEs can adapt to 

digital advancements while maintaining compliance with sharia principles. 

 
 
RESEARCH METHOD  

This study adopts a quantitative explanatory research design, aiming to empirically 

examine the causal relationship between the implementation of Sharia Economic Law and 

the growth of Micro, Small, and Medium Enterprises (MSMEs) in the digital era. The 

research combines legal-institutional analysis and quantitative economic measurement, 

grounded in the Integrative Sharia Digital Competence Theory (ISDCT) developed earlier. 

This design allows for testing both the direct and indirect effects of Sharia compliance, 

entrepreneurial competence, and digital readiness on MSME performance using statistical 

modeling. 

Research Location and Context, the empirical research was conducted in several 

provinces representing Indonesia’s diverse digital economic ecosystems namely West Java, 

East Java, Central Java, and South Sulawesi. These regions were selected based on three 

criteria: (1) high MSME concentration, (2) rapid growth of digital business platforms, and (3) 

active implementation of Sharia-based economic initiatives such as halal certification and 

Islamic fintech financing. The study was conducted between January and June 2025, 

coinciding with the period of significant post-pandemic digitalization among MSMEs. 

Research Population and Sample, the population consists of MSME owners and 

managers operating in digital environments (e-commerce, fintech, and social media 

marketplaces). Respondents were selected using a stratified random sampling technique to 

ensure representation across different sectors culinary, fashion, crafts, and services. A 

minimum of 400 respondents were surveyed to meet the requirements of Structural Equation 

Modeling (SEM) and Moderated Mediation Analysis, ensuring sufficient statistical power. 

 
9 (Hafizd et al., 2024) 
10 (Mujib et al., 2022) 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
346  

 

The unit of analysis is the MSME as an organization, while the unit of observation is the 

owner or primary decision-maker who manages daily operations. 

Researcher Position, the researcher acts as a non-participant observer and data 

analyst. This position ensures objectivity by maintaining distance from the studied population 

while still engaging closely with the data collection process. The researcher’s role is to design 

the instrument, supervise online survey administration, and perform data validation and 

statistical analysis, without influencing respondents’ behavior or responses. 

Data Collection Techniques, data were obtained through structured online 

questionnaires distributed via email, WhatsApp groups of MSME communities, and e-

commerce business networks. The questionnaire employed a five-point Likert scale (1 = 

strongly disagree to 5 = strongly agree) to measure respondents’ perceptions of: 

• Sharia Compliance (X1): adherence to Islamic principles such as prohibition of riba 

and gharar, halal product assurance, fair profit-sharing contracts, and transparency in 

online transactions. 

• Entrepreneurial Competence (M1): skills in management, marketing, Islamic 

financial literacy, innovation, and adaptation to digital tools. 

• Digital Readiness (M2): technological capability, including the use of digital payment 

systems, Sharia fintech, online marketing platforms, and e-commerce analytics. 

• MSME Growth (Y): business performance indicators such as sales growth, customer 

expansion, and online engagement. 

To ensure data accuracy, the questionnaire underwent expert validation from three 

academics specializing in Islamic economics and digital business as recommended by 11. A 

pilot test was conducted with 30 MSME participants to verify construct clarity and scale 

reliability before full distribution. 

Data Analysis Techniques, data were analyzed using Structural Equation Modeling 

(SEM) supported by AMOS and PROCESS macro software to examine both direct and 

indirect effects between variables. The analysis proceeded in several stages: 

• Descriptive Analysis to profile respondents by demographic and business 

characteristics. 

• Measurement Model Validation (CFA) to test construct validity and reliability using 

factor loadings (>0.50) and Cronbach’s Alpha (≥0.70). 

 
11 (Nur Jannah, 2023, and Sofyan, 2021) 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
347  

 

• Structural Model Analysis to test hypotheses H1–H4 on the relationships among 

Sharia compliance, entrepreneurial competence, digital readiness, and MSME 

growth. 

• Moderated Mediation Analysis using PROCESS Model 14 to determine whether the 

mediating effect of entrepreneurial competence is influenced by the level of digital 

readiness. 

The quantitative analysis was complemented by interpretive reflection on how legal 

and institutional dynamics support or hinder the operationalization of Sharia principles 

within the digital economy, as recommended by (Qomaruddin 2024) and 12Data Validity and 

Reliability, to minimize internal validity threats, the research implemented several procedural 

controls: anonymity of respondents, temporal separation between predictor and outcome 

variables, and cross-verification of self-reported financial data with publicly available online 

sales records when possible. External validity was strengthened through regional diversity 

and inclusion of both conventional and Sharia-oriented MSMEs. Control variables such as 

firm age, capital size, and business sector were introduced to mitigate endogeneity and 

reverse causality.  

Analytical Rigor, the methodological rigor of this research lies in its dual orientation: 

(1) empirical testing through quantitative modeling, and (2) institutional interpretation 

through Islamic legal perspectives. This hybrid approach positions Sharia Economic Law not 

merely as a normative framework but as an empirically verifiable institutional force. 

Consistent with the Digital Capability Framework 13and Institutional Theory 14 in , this study 

operationalizes legal and ethical constructs into measurable economic behaviors showing 

how law, competence, and technology interact to drive MSME sustainability in post-2020 

Indonesia. 

This study adopts a quantitative explanatory design to empirically test the causal 

relationship between the implementation of Sharia Economic Law and the growth of Micro, 

Small, and Medium Enterprises (MSMEs) in the digital era. The research integrates legal-

institutional perspectives and quantitative economic modeling grounded in the Integrative 

Sharia Digital Competence Theory (ISDCT). This approach aligns with 15, who emphasizes 

that Sharia financial literacy significantly influences MSME performance and sustainability, 

 
12 (Putri & Yustati, 2024) 
13 (Li et al., 2021) 
14 (North, 2020) 
15 Putri, “Literasi Keuangan Syariah Dan Kinerja Umkm.” 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
348  

 

as financial knowledge helps entrepreneurs make strategic investment and business decisions 

that enhance long-term growth.16 The study focuses on provinces with high digital economic 

activity West Java, East Java, Central Java, and South Sulawesi reflecting regions with rapid 

adoption of Sharia-based business innovations such as halal certification and Islamic fintech 

integration. 

In line with Putri’s findings, Islamic financial understanding is not merely a matter of 

compliance but also a determinant of managerial capability, innovation, and competitive 

advantage in MSMEs. As noted in the journal, “financial literacy helps business owners 

acquire the financial knowledge and skills necessary to make business plans, start financial 

plans, and make strategic investment decisions”.17 Therefore, this study conceptualizes Sharia 

compliance (X1), entrepreneurial competence (M1), and digital readiness (M2) as interlinked 

predictors of MSME performance (Y), tested using Structural Equation Modeling (SEM). 

By embedding Sharia financial literacy within the framework of digital 

transformation, the research responds to the empirical call identified by 18 that MSME 

success in the post-pandemic period depends not only on access to technology but also on 

the ethical and financial literacy underpinning entrepreneurs’ decision-making. Consequently, 

Sharia Economic Law is positioned not merely as a normative doctrine but as a measurable 

institutional mechanism driving MSME sustainability through lawful, transparent, and 

knowledge-based economic behavior. 

 

FINDINGS AND DISCUSSION 

This research produced empirical evidence derived from questionnaires distributed 

to 400 MSME respondents across four provinces: West Java, Central Java, East Java, and 

South Sulawesi. Data were obtained from surveys, interviews, and document reviews 

regarding digital performance indicators, the implementation of Sharia Economic Law, and 

the level of entrepreneurial and digital competence of MSME actors. The data collection 

process was conducted between January and June 2025 using Google Forms, complemented 

by short structured interviews through WhatsApp Business groups and online MSME 

forums. 

 
16 Putri. 
17 (Putri 2022, 83) 
18 Putri. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
349  

 

Field data show that 72% of respondents actively apply Sharia-based business 

practices, such as avoiding riba (interest-based transactions) and ensuring halal supply chains, 

while 64% use digital payment systems or Islamic fintech platforms for their transactions. 

This indicates that MSMEs in the digital era have begun to align ethical values with digital 

adaptation 19. The results are consistent with 20 , who argue that ethical digitalization based 

on Sharia principles strengthens business credibility and consumer loyalty.  

Table 1. Descriptive Statistics of Main Variables 

Variable Indicator Mean Std. Dev Category 

Sharia 
Compliance 
(X1) 
 

Fairness, prohibition of 
riba, transparency 
 

4.22 0.54 High 

Entrepreneurial 
Competence 
(M1) 
 

Management, innovation, 
Islamic financial literacy 
 

4.08 0.61 Moderate-
High 

Digital 
Readiness (M2) 
 

Fintech use, online 
marketing, e-payment 
 

3.97 0.67 Moderate 

MSME Growth 
(Y) 

Sales, market expansion, 
customer retention 

4.12 0.59 High 

(Source: Field Data, 2025; processed by researcher) 
 

From the table above, the high mean value of Sharia Compliance (4.22) indicates that 

Islamic business ethics are already internalized by most MSME actors. However, the slightly 

lower mean for Digital Readiness (3.97) reveals that some entrepreneurs still struggle with 

full integration of technology, particularly in data analytics and digital financial management. 

This gap explains why the impact of Sharia Economic Law on MSME growth remains 

uneven across sectors 21 

To further test the causal relationships, Structural Equation Modeling (SEM) was 

applied. The results confirmed that Sharia Economic Law (X1) had a direct significant effect 

on MSME Growth (Y) (β = 0.41, p < 0.01). Moreover, Entrepreneurial Competence (M1) 

partially mediated this relationship (indirect β = 0.28, p < 0.05), while Digital Readiness (M2) 

 
19 Bung Hijaj Sulthonuddin and Rizki Fauzan Candrasya, “Strategi Pemasaran Usaha Mikro Kecil Menengah 
Untuk Meningkatkan Pendapatan Masyarakat Kajian Hukum Ekonomi Syariah (Studi Di Desa Wanajaya 
Kecamatan Wanaraja Kabupaten Garut),” Jurnal Hukum Ekonomi Syariah (JHESY) 3, no. 1 (June 2024): 1–9, 
https://doi.org/10.37968/jhesy.v3i1.697. 
20 (Putri & Yustati, 2024) 
21 (Sunarto, Ali, and Adawiyah 2024) 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
350  

 

moderated the strength of this mediation, showing a stronger relationship in businesses with 

higher digital adoption (β = 0.33, p < 0.01).  

Although the level of compliance with Sharia principles among MSME actors 

appears high, the data reveal a structural gap between ethical awareness and digital readiness. 

This disparity suggests that the internalization of Islamic values has not yet been fully 

translated into adaptive capacity within the technology-driven economic ecosystem. The 

SEM analysis shows that Sharia Economic Law indeed exerts a direct influence on MSME 

growth, yet its effectiveness reaches an optimal level only when entrepreneurs possess 

adequate entrepreneurial competence and digital literacy. In this sense, the findings resonate 

with (Putri, 2022) study “Islamic Financial Literacy and MSME Performance,” which 

emphasizes that understanding and applying Sharia-based financial principles play a decisive 

role in ensuring business sustainability. In other words, Sharia law adopted merely as a 

normative framework without being accompanied by technological and financial capability 

loses its transformative power. The real challenge, therefore, is no longer mere formal 

compliance with Sharia regulations but rather how the law can cultivate economic agency 

that is autonomous, innovative, and resilient within the logic of digital capitalism. 

 

Figure 1. Structural Model of the ISDCT Framework 
 

Sharia Economic Law (X1) 
↓ 

┌──────────────────────────┐ 
│ Entrepreneurial Competence (M1) │ 

└──────────────────────────┘ 
↓ 

MSME Growth (Y) 
↑ 

Digital Readiness (Moderator, M2) 
 
(Source: Researcher’s Structural Equation Model Output, 2025) 

 

The model above illustrates that the direct effect of Sharia Economic Law on MSME 

growth is strengthened through two simultaneous mechanisms: competence enhancement 

and digital readiness. The ISDCT framework is thus empirically validated confirming that 

legal norms alone are not enough; they must be internalized through managerial capability 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
351  

 

and technological adoption. This aligns with 22, who emphasize that empirical legal studies 

must capture behavioral adaptation as a form of law in action, especially in technology driven 

economies. 

Qualitative observations from interviews support these quantitative findings. 

Respondents from the fashion and food sectors noted that applying Islamic contracts (akad) 

and transparency in digital transactions increased customer trust and reduced disputes. For 

example, one respondent in Bandung stated, “When I used a halal fintech platform with clear 

contract terms, buyers trusted my brand more and repeat orders increased by 30%.” Such 

field observations confirm that Sharia principles, when operationalized through digital 

systems, generate measurable business outcomes 23. 

The findings also show sectoral variation. MSMEs in urban centers such as Surabaya 

and Bandung demonstrated higher integration between Sharia values and digital marketing, 

while those in rural areas like Garut and Bone still rely heavily on conventional transactions. 

This suggests that digital infrastructure and literacy act as structural preconditions for the 

success of Sharia-based economic implementation 24Without digital inclusivity, the 

transformative power of Sharia Economic Law remains limited to normative compliance 

rather than practical productivity.  

Overall, the findings reinforce three major points. First, Sharia compliance enhances 

MSME growth through ethical credibility and consumer trust. Second, entrepreneurial 

competence translates ethical norms into innovative and efficient digital business practices. 

Third, digital readiness amplifies the impact of both, functioning as a moderating factor that 

bridges moral values with market realities. These results confirm that Sharia Economic Law 

can serve as a transformative institutional force in Indonesia’s digital economy, validating the 

ISDCT model and expanding the relevance of Institutional Theory 25 and the Digital 

Capability Framework 26 in post-2020 Islamic economic research. 

The findings of this study reveal that Sharia Economic Law exerts its influence on 

MSME growth primarily through the mechanism of Islamic financial literacy. As highlighted 

by 27, “financial literacy helps business owners to acquire the financial knowledge and skills 

necessary to make business plans, start financial plans and make strategic investment 

 
22 (Sunarto and Imani 2025) 
23 Sulthonuddin and Candrasya. 
24 (Sunarto, Fadil, and Suwandi 2024) 
25 (North, 2020) 
26 (Li et al., 2021) 
27 Putri, “Literasi Keuangan Syariah Dan Kinerja Umkm.” 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
352  

 

decisions” (Milkiyah: Journal of Sharia Economic Law, Vol. 1, No. 2, p. 86). This implies 

that the mere existence of Sharia legal frameworks is insufficient to generate measurable 

growth; it is the internalization of these principles through informed financial behavior and 

competent management that translates law into productivity. MSMEs that comprehend 

Islamic financial values such as risk-sharing, transparency, and avoidance of gharar 

demonstrate greater innovation and resilience, especially in digital environments where 

ethical governance and data integrity are key to sustainability. 

Furthermore, the empirical relationship between literacy and performance 

underscores a broader institutional dynamic: Sharia Economic Law becomes effective not as 

a rigid regulatory instrument but as a cognitive infrastructure embedded within 

entrepreneurial reasoning. In the digital economy, literacy functions as a bridge between 

ethical regulation and technological adaptation, ensuring that financial decision-making 

remains both competitive and value-driven. Thus, the growth of MSMEs in the digital era 

depends less on legal formalism and more on how Sharia-based knowledge systems are 

cultivated, practiced, and technologically actualized within everyday business conduct. 

 

CONCLUSION  

This study concludes that Sharia Economic Law has evolved beyond its traditional 

role as a set of normative moral prescriptions, emerging instead as an institutional mechanism 

capable of shaping measurable economic behavior in Indonesia’s digital era. The empirical 

results confirm that compliance with Sharia principles particularly the prohibition of riba and 

gharar, and the promotion of justice (‘adl) and transparency has a direct positive effect on 

the growth of Micro, Small, and Medium Enterprises (MSMEs). However, this effect does 

not occur automatically through legal obedience alone. Its strength depends on how deeply 

these principles are internalized as entrepreneurial competence and how effectively they are 

supported by digital readiness. The analysis through the Integrative Sharia Digital 

Competence Theory (ISDCT) demonstrates that the relationship between Sharia law and 

MSME growth is mediated by human capability and moderated by technological 

infrastructure. In other words, the law operates not in isolation but through the synergy of 

moral, managerial, and technological systems. This finding challenges the traditional 

assumption that Islamic law is purely normative and detached from empirical validation. 

Instead, it shows that when embedded in a digitally competent business ecosystem, Sharia 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
353  

 

Economic Law functions as a transformative legal force that drives innovation, 

accountability, and inclusive growth. 

From a policy perspective, these findings highlight the need for integrated 

institutional reform. Strengthening Sharia economic governance cannot rely solely on legal 

codification but must be accompanied by digital literacy programs, entrepreneurial training, 

and the expansion of Sharia-compliant digital platforms. Governments, Islamic financial 

institutions, and higher education providers should collaborate to construct an ecosystem 

where ethical law, business competence, and technological innovation reinforce one another. 

At a deeper conceptual level, this study reaffirms that the success of Sharia Economic Law 

depends on institutional embodiment the process by which abstract legal norms are 

transformed into lived, measurable behavior through entrepreneurial practice and digital 

systems. When this embodiment occurs, Sharia law is not merely followed; it is 

operationalized, producing real social and economic outcomes consistent with Islamic ethical 

principles. 

Future research should move beyond cross-sectional measurement and examine 

longitudinal models that capture dynamic changes in digital adaptation and legal awareness 

over time. Comparative studies across countries with similar socio-religious structures could 

also deepen the understanding of how institutionalized Sharia frameworks interact with 

global digital capitalism. In this way, the next generation of Sharia economic research can 

bridge the gap between legal theory and technological modernization, ensuring that the 

principles of justice, transparency, and ethical sustainability remain central to economic 

transformation in the digital century. 

Sharia Economic Law in the digital era functions not merely as a moral code but as 

an institutional force that shapes ethical, managerial, and technological behavior among 

MSMEs. Its effectiveness depends on how deeply Sharia principles justice, transparency, and 

fairness are integrated into entrepreneurship and digital practice. When supported by 

financial literacy, digital competence, and inclusive governance, Sharia law becomes a 

transformative driver of innovation and sustainable economic growth, turning ethical ideals 

into measurable economic realities. 

 

  



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
354  

 

REFERENCES 

Aryani, Katrin, Dienna Masturah, Asisha Latifa W., Irsyan Satria Dilaga, Khairul Rizal 
Ilmiyawan, dan Farahdiny Siswajanthy. 2023. “Peranan Hukum Ekonomi Islam 
dalam Meningkatkan Kesejahteraan UMKM di Indonesia.” Indonesian Journal of 
Law and Justice 1 (2): 1–13. https://doi.org/10.47134/ijlj.v1i2.2053. 

Bashori, Y. A., Umami, K., & Wahid, S. H. (2024). Maqasid shariah-based digital economy 
model: integration, sustainability and transformation. Malaysian Journal of Syariah 
and Law. https://doi.org/10.33102/mjsl.vol12no2.647 

Farina, K., dan S. Opti. 2023. “Pengaruh Pemanfaatan Sistem Informasi Akuntansi dan 
Penggunaan Teknologi Informasi terhadap Kinerja UMKM.” Jesya (Jurnal 
Ekonomi dan Bisnis Asia) 6 (1): 704–713. 
https://doi.org/10.36778/jesya.v6i1.1007. 

Kusuma, M., dan M. H. Fahamsyah. 2023. “Strategi Pemasaran Digital dalam 
Pengembangan Usaha UMKM Ayam Petelur di Bojonegoro.” Jurnal Investasi 9 (4): 
237–248. https://doi.org/10.31943/investasi.v9i4.299. 

Nur Jannah. 2023. “Urgensi Penerapan Kecakapan Abad 21 pada Pembelajaran Pendidikan 
Agama Islam di Era Society 5.0.” Al-Adabiyah: Jurnal Pendidikan Agama Islam 4 
(2): 137–146. http://al-adabiyah.uin-jember.ac.id. 

Putri, Alfiah Thalia Nabila, dan Herlina Yustati. 2024. “Peran Ekonomi Syariah dalam 
Pengelolaan UMKM Berbasis Media Sosial.” Santri: Jurnal Ekonomi dan Keuangan 
Islam 2 (6): 38–49. https://doi.org/10.61132/santri.v2i6.969. 

Putri, Mifta Novianti. 2022. “Islamic Financial Literacy and MSME Performance.” Milkiyah: 
Journal of Sharia Economic Law 1, no. 2 (August): 81–87. 
https://doi.org/10.46870/milkiyah.v1i2.240. 

Randhika, Yoga Perdata. 2023. “Pelaksanaan Unit Usaha Mikro Kecil Menengah (UMKM) 
Menurut Hukum Islam di Indonesia.” UNES Law Review 6 (2): 6218–6225. 
https://doi.org/10.31933/unesrev.v6i2.1461. 

Riyoko, S., dan B. Lofian. 2021. “Model Pengembangan Strategi Pemasaran Berbasis 
Teknologi Informasi dalam Meningkatkan Daya Saing UMKM di Jepara.” E-Mabis: 
Jurnal Ekonomi Manajemen dan Bisnis 21 (2): 113–120. 
https://doi.org/10.29103/e-mabis.v21i2.482. 

Sulthonuddin, M., dan F. Candrasya. 2024. “Peran Ekonomi Syariah dan Transformasi 
Digital pada UMKM: Studi di Desa Wanajaya.” Journal of Sharia Economics and 
Digital Business 5 (1): 59–80. 

Sunarto, Ali, dan Adawiyah. 2024. “The Institutionalization of Sharia Law in Digital 
Financial Systems.” Journal of Islamic Policy Studies 10 (2): 133–151. 

Sunarto, dan Imani. 2025. “Law in Action in the Era of Digital Sharia Economy.” Indonesian 
Review of Socio-Legal Studies 9 (1): 45–68. 

Sunarto, Fadil, dan Suwandi. 2024. “Quantitative Modelling in Sharia Economic Studies: 
Post-Pandemic Shifts and Methodological Challenges.” Indonesian Journal of 
Applied Islamic Research 7 (1): 77–93. 

https://doi.org/10.47134/ijlj.v1i2.2053
https://doi.org/10.33102/mjsl.vol12no2.647
https://doi.org/10.36778/jesya.v6i1.1007
https://doi.org/10.31943/investasi.v9i4.299
http://al-adabiyah.uin-jember.ac.id/
https://doi.org/10.61132/santri.v2i6.969
https://doi.org/10.46870/milkiyah.v1i2.240
https://doi.org/10.31933/unesrev.v6i2.1461
https://doi.org/10.29103/e-mabis.v21i2.482


Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
355  

 

Utama, A. N. B., Firdaus, D., & Priyana, Y. (2024). The Effect of Sharia Investment and 
Government Policy on the Financial Performance of MSMEs in West Java. 
https://doi.org/10.58812/wsis.v2i07.1123 

 

 

https://doi.org/10.58812/wsis.v2i07.1123


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

▪ Hak Kekayaan Intelektual (HKI) sebagai Objek 
Jaminan Pembiayaan dalam Perspektif Hukum 
Ekonomi Syariah 

▪ Konsep Kafa’ah dalam Prespektif Imam Malik dan 
Imam Syafi’i: Analisis Metodologi Ushul Fikih 

▪ Peran Istri sebagai Pencari Nafkah dan Dampaknya 
terhadap Keutuhan Rumah Tangga Perspektif Islam 

▪ Implikasi Normatif dan Sosial Perjanjian Pra-Nikah 
Perspektif Hukum Keluarga Islam di Indonesia 

▪ Konsep Nabawi dalam Membangun Keharmonisan 
Rumah Tangga 

▪ The Boycott of Israeli Products From The 
Perspective Of Sadz Al-Dzarai’: A Normative 
Analysis Within Islamic Law 

▪ Implementation of The Wakalah Bil Ujroh Contract 
in Financing Products at Islamic Financial 
Institutions 

▪ Analysis of Legal Policy Implementation Against 
Perpetrators of Child Bullying 

▪ Deconstructing Mu’asyarah Bi Al-Ma’ruf: Toward A 
Gender-Just Framework of Islamic Family Law 

▪ Kafa’ah dalam Perkawinan Perspektif Maqasid Al-
Syari’ah (Studi Kasus pada Pesantren Darul Ma’sum dan 
Yayasan Darussalam Kabupaten Probolinggo) 

▪ Eksistensi dan Perkembangan Kelembagaan Hukum 
Islam di Indonesia 

▪ Perlindungan Hukum terhadap Fenomena 
Perkawinan Siri Dibawah Umur tanpa Wali di 
Kabupaten Lumajang 

▪ From Formal Validity to Ethical Accountability: 
Good Faith in Sharia Electronic Contracts Under 
Indonesian Law 

▪ The Genealogy of Taqnin Al-Ahkam And Its Initial 
Implementation In The Ottoman Empire 

▪ Legal Protection for Parties When MPD Fails to 
Collect Notarial Protocols 

▪ Raising the Marriage Age, Raising Dispensations? 
Evidence From the Malang Religious Court After 
Constitutional Court Decision no. 22/PUU-
XV/2017 

▪ Review of Islamic Law and Law no. 1 of 1974 and 
Constitutional Court Decision no. 46/PUU-
VIII/2010 Concerning Siri Marriage Law: The 
Position of Wives, Children And Property 

▪ Juridical Review of Marriage Contracts For 
Pregnant Women In Islamic Law And National Law 

▪ Sharia Economic Law on The Growth of Micro, 
Small, And Medium Enterprises (UMKM) In The 
Digital Era 

 

 

  

E d i s i :  V o l u m e  9  N o m o r   2 
J u l i   -   D e s e m b e r  2 0 2 5 



 

H a k a m 

Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 
e-ISSN : 25808052  |  p-ISSN : 2829-5803 
 
DOI: https://doi.org/10.33650/jhi 
 
 
 

Volume 9 Nomor 2, Juli – Desember 2025 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Editorial Office: 
 
Program Studi Hukum Keluarga (Ahwal Syakhshiyah) 
Fakultas Agama Islam Universitas Nurul Jadid,  
Paiton, Probolinggo, Jawa Timur, Indonesia 67291.  
Telepon: 0888 30 78899, Hp: 082232108969 
Email: hukumkeluarga.fai@unuja.ac.id 
Website: https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam/index   

https://doi.org/10.33650/jhi
https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam/index


H a k a m 
Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 
 
Editor In Chief 
Muhammad Zainuddin Sunarto, Sinta ID 6116528, Universitas Nurul Jadid, 
Probolinggo, Indonesia 

 
Editorial Board 
Daniel Fernandez Kranz, Scopus ID 12797471200, Instituto de Empresa 
University, Segovia, Spain, Spain 
Mohammad Fadel, Scopus ID 39261404000, University of Toronto, Canada, 
Canada 
Joana Salifu Yendork, Scopus ID 56328263000, University of Ghana, Ghana, 
Ghana 
Siti Muna Hayati, Scopus ID, UIN Sunan Kalijogo Yogyakarta 
Slawa Rokicki, Scopus ID 56404564000, University College Dublin, Ireland, 
Ireland 
Khoirul Hidayah, Scopus ID 57203353119, Universitas Islam Negeri Maulana 
Malik, Malang, Indonesia 
Akhmad Farid Mawardi Sufyan, Scopus ID 57266242300, Institut Agama 
Islam Negeri Madura, Pamekasan, Indonesia 
Zakiyatul Ulya, Scopus ID 57218455431, Universitas Islam Negeri Sunan 
Ampel Surabaya, Indonesia 
 

Reviewers 
Ewa Batyra, Scopus ID 57192590667, The Max Planck Institute for 
Demographic Research, Germany, Germany 
Elizabeth Agey, Scopus ID 57204005122, University of California Santa 
Barbara, United States of America, United States 
Olympia L.K. Campbell, Scopus ID 57221476734, Institute For Advanced 
Study in Toulouse, France, France 
Xiangming Fang, Scopus ID 36339202800, China Agricultural University, 
Beijing, China, China 
Rihab Grassa, Scopus ID 55505935200, Manouba University, Tunisia, Tunisia 
Junghua Hung, Scopus ID 8574630700, National Central University, Taoyuan, 
Taiwan, Taiwan, Province of China 
Rüdiger Lohlker, Scopus ID 6506783480, Northwest University, Xi'an, China, 
China 
Marco Alfano, Scopus ID 57527411400, University College London, United 
kingdom, United Kingdom 



Dhofir Catur Bashori, Scopus ID, Universitas Muhammadiyah Jember, 
Indonesia 
Muslihun -, Scopus ID, Institut KH Abdul Chalim Pacet Mojokerto, Indonesia 
Siti Khoirotul Ula, Scopus ID, Universitas Islam Negeri Sayyid Ali 
Rahmatullah Tulungagung, Indonesia 
Nur Lailatul Musyafa’ah, Scopus ID 57353220700, Universitas Islam Negeri 
Sunan Ampel Surabaya, Indonesia 
 
 

English Language Advisor 
Achmad Naufal Irsyadi, Sinta ID 6704870, Universitas Nurul Jadid, 
Probolinggo, Indonesia 
 

Layouter 
Faizul Mubarok, Universitas Nurul Jadid, Probolinggo, Indonesia 
  



H a k a m 
Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 

Table of Content 
 

1 HAK KEKAYAAN INTELEKTUAL (HKI) SEBAGAI OBJEK 
JAMINAN PEMBIAYAAN DALAM PERSPEKTIF HUKUM 
EKONOMI SYARIAH 
Diding Jalaludin, Piqi Rizki Padhilah, Umar Rojikin, Muhamad Kholi, 
Tatang Astarudin 
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

181 – 194 

2 PERAN ISTRI SEBAGAI PENCARI NAFKAH DAN DAMPAKNYA 
TERHADAP KEUTUHAN RUMAH TANGGA PERSPEKTIF 
ISLAM 
Muhammad Shidqi Pribadi, Teguh dwi cahyadi 
Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i Jember 

195 – 211 

3 KONSEP NABAWI DALAM MEMBANGUN KEHARMONISAN 
RUMAH TANGGA 
Muhammad Fathur Rachman Imanda, Winning Son Ashari  
Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i Jember 

212 – 227 

4 IMPLEMENTATION OF THE WAKALAH BIL UJROH 
CONTRACT IN FINANCING PRODUCTS AT ISLAMIC 
FINANCIAL INSTITUTIONS 
Muhammad Fikri Auliaurrahman  
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

228 – 242 

5 DECONSTRUCTING MU’ASYARAH BI AL-MA’RUF: TOWARD A 
GENDER-JUST FRAMEWORK OF ISLAMIC FAMILY LAW 
Lina Nur Anisa 
Institut Agama Islam Ngawi 

243 – 266 

6 EKSISTENSI DAN PERKEMBANGAN KELEMBAGAAN HUKUM 
ISLAM DI INDONESIA 
Hasbi Umar, Husin Bafadhal, Reza Rahmatullah 
Universitas Islam Negeri Sulthan Thaha Saifuddin Jambi 

267 – 278 

7 FROM FORMAL VALIDITY TO ETHICAL ACCOUNTABILITY: 
GOOD FAITH IN SHARIA ELECTRONIC CONTRACTS UNDER 
INDONESIAN LAW 
Sigit Nurhadi Nugraha, Abdul Rachmad Budiono, Budi Santoso, Rachmi 
Sulistyarini  
Fakultas Hukum Universitas Brawijaya, Malang, Indonesia 

279 – 303 

8 LEGAL PROTECTION FOR PARTIES WHEN MPD FAILS TO 
COLLECT NOTARIAL PROTOCOLS 
Adinda Mellinia Aurel, Herlindah, Imam Rahmat Sjafi’i 
Universitas Brawijaya Malang, Indonesia 

304 – 326 

9 REVIEW OF ISLAMIC LAW AND LAW NO. 1 OF 1974 AND 
CONSTITUTIONAL COURT DECISION NO. 46/PUU-VIII/2010 
CONCERNING SIRI MARRIAGE LAW: THE POSITION OF 
WIVES, CHILDREN AND PROPERTY 
Syaiful Bakri, Muhammad Abrori  
Sekolah Tinggi Ilmu Syari’ah Darul Falah Bondowoso 

327 – 341 



10 SHARIA ECONOMIC LAW ON THE GROWTH OF MICRO, 
SMALL, AND MEDIUM ENTERPRISES (UMKM) IN THE 
DIGITAL ERA 
Meisa Nur Safitri, Nabila Nurkhafiah, Siti Nurzihan, Afifaturrohmaniyah 
Universitas Islam Negri Sultan Maulana Hasanudin Banten, Indonesia 

342 – 355 

11 KONSEP KAFA’AH DALAM PRESPEKTIF IMAM MALIK DAN 
IMAM SYAFI’I: ANALISIS METODOLOGI USHUL FIKIH  
Nailil Maziyati, Luthfiyah 
Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang, Indonesia 

356 – 375 

12 IMPLIKASI NORMATIF DAN SOSIAL PERJANJIAN PRA-NIKAH 
PERSPEKTIF HUKUM KELUARGA ISLAM DI INDONESIA  
Suwito, Didit Darmawan, Saidah Fiddaroini Harun, Risma A’limathus 
Zuriah 
Universitas Sunan Giri Surabaya, Indonesia 

376 – 394 

13 THE BOYCOTT OF ISRAELI PRODUCTS FROM THE 
PERSPECTIVE OF SADZ AL-DZARAI’: A NORMATIVE 
ANALYSIS WITHIN ISLAMIC LAW 
Ai Samrotul Fauziah 
UIN Sunan Gunung Djati Bandung 

395 – 407 

14 ANALYSIS OF LEGAL POLICY IMPLEMENTATION AGAINST 
PERPETRATORS OF CHILD BULLYING  
Sulistina, Amilia Putri Kartika Sari, Efrilia Yusri, Arindy Sri Musdalifah 
Universitas Nurul Jadid Paiton Probolinggo, Indonesia 

408 – 424 

15 KAFA’AH DALAM PERKAWINAN PERSPEKTIF MAQASID AL-
SYARI’AH (Studi Kasus pada Pesantren Darul Ma’sum dan Yayasan 
Darussalam Kabupaten Probolinggo) 
Muhamad Agus Salim, Fauziyah Putri Meilinda  
Institut Ahmad Dahlan Probolinggo, Indonesia 

425 – 439 

16 PERLINDUNGAN HUKUM TERHADAP FENOMENA 
PERKAWINAN SIRI DIBAWAH UMUR TANPA WALI DI 
KABUPATEN LUMAJANG 
Uswatun Hasanah, Fauziyah Putri Meilinda  
Institut Ahmad Dahlan Probolinggo 

440 – 453 

17 THE GENEALOGY OF TAQNĪN AL-AHKĀM AND ITS INITIAL 
IMPLEMENTATION IN THE OTTOMAN EMPIRE 
Alby Labib Halbana Bunyamin, Abdul Mufti Albasyari   
UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia; Institut Nahdlatul Ulama 
Ciamis, Indonesia 

454 – 468 

18 RAISING THE MARRIAGE AGE, RAISING DISPENSATIONS? 
EVIDENCE FROM THE MALANG RELIGIOUS COURT AFTER 
CONSTITUTIONAL COURT DECISION NO. 22/PUU-XV/2017 
Risma Nur Arifah, Mohd Nurhusairi Bin Mat Hussin, Erik Sabti 
Rahmawati, Anggreani Kharimatuz Zahro 
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia; 
Universiti Malaya, Malaysia 

469 – 483 

19 JURIDICAL REVIEW OF MARRIAGE CONTRACTS FOR 
PREGNANT WOMEN IN ISLAMIC LAW AND NATIONAL LAW 
Yurizka Syahdani Nst, Uswatun Hasanah 
Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary 
Padangsidimpuan, Indonesia 

484 – 501 

 



Hakam : Journal of Islamic Law Studies and Islamic Economic Law  
This journal is an open-access article under a CC BY-NC-SA 4.0 International License. © 2025, the author(s) 

 
Volume 9 Number 2 (December 2025) | Pages 356 – 375 

Doi: https://doi.org/10.33650/jhi.v9i2.13284  
Submitted: 14 November 2025 | Revised: 30 November 2025 | Accepted: 20 December 2025 | Published: 31 December 2025 

 
 

KONSEP KAFA’AH DALAM PRESPEKTIF IMAM  MALIK DAN 
IMAM SYAFI’I: ANALISIS METODOLOGI USHUL FIKIH  

 
Nailil Maziyati1, Luthfiyah2 

Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang, Indonesia 
Email: 1naililmaziati@gmail.com, 2luthfiyah@walisongo.ac.id 

 
 

 

ABSTRACT 

The concept of kafa’ah (equality in marriage) is an important discourse in the jurisprudence of munakahat, 
reflecting methodological differences between schools of thought. This study aims to analyze the comparative 
concept of kafa’ah from the perspective of Imam Malik and Imam Shafi’i through the ushul fikih approach. 
This study is a literature study using primary sources, the books al-Muwaththa’ and al-Risalah, as well as related 
secondary sources. Data analysis was conducted descriptively and comparatively to uncover the roots of 
methodological differences that influence the formulation of kafa’ah law in both schools. The research findings 
indicate that the differences in the concept of kafa’ah between Imam Malik and Imam Shafi’i stem from 
fundamental differences in the ushuliyah paradigm. Imam Malik, with his al-maslahah al-mursalah and ‘amal 
ahl al-Madinah approaches, views kafa’ah as a dynamic social instrument, emphasizing religion as the main 
parameter while reducing the significance of lineage to prevent tribal fanaticism. Meanwhile, Imam Shafi’i, with 
his commitment to strict legal systematization, built the concept of kafa’ah on a foundation of rigorous texts 
and qiyas, rejecting full authority for ‘urf or maslahah without clear evidence. The implications of this research 
reveal that the dialectic of these two great thinkers is not a sterile conflict, but rather a completeness that 
enriches the treasury of Islamic law. The synthesis of these two approaches is highly relevant in the 
contemporary context for formulating a substantive and just understanding of kafa’ah, while maintaining an 
orientation towards realizing a family that is sakinah, mawaddah, wa rahmah. 

Keywords : Imam Malik, Imam Syafi’i, Kafa’ah, Usul Fikih, Islamic Legal Methodology 

ABSTRAK 

Konsep kafa’ah (kesetaraan dalam pernikahan) merupakan salah satu diskursus penting dalam fikih munakahat 
yang mencerminkan perbedaan metodologis antar mazhab. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis 
perbandingan konsep kafa’ah dalam perspektif Imam Malik dan Imam Syafi’i melalui pendekatan ushul fikih. 
Kajian ini merupakan penelitian kepustakaan dengan menggunakan sumber primer kitab al-Muwaththa’ dan al-
Risalah serta sumber sekunder terkait. Analisis data dilakukan secara deskriptif-komparatif untuk mengungkap 
akar perbedaan metodologis yang mempengaruhi formulasi hukum kafa’ah pada kedua mazhab. Temuan 
penelitian menunjukkan bahwa perbedaan konsep kafa’ah antara Imam Malik dan Imam Syafi’i bersumber dari 
perbedaan paradigma ushuliyah yang mendasar. Imam Malik dengan pendekatan al-maslahah al-mursalah dan 
‘amal ahl al-Madinah memandang kafa’ah sebagai instrumen sosial yang dinamis, menekankan agama sebagai 
parameter utama sambil mereduksi signifikansi nasab untuk mencegah fanatisme kesukuan. Sementara Imam 
Syafi’i dengan komitmen pada sistematisasi hukum yang ketat, membangun konsep kafa’ah di atas fondasi nash 
dan qiyas yang rigor, menolak otoritas penuh kepada ‘urf atau maslahah tanpa sandaran dalil yang jelas. Implikasi 
penelitian ini mengungkap bahwa dialektika kedua pemikir besar tersebut bukanlah pertentangan yang steril, 
melainkan kelengkapan yang memperkaya khazanah hukum Islam. Sintesis dari kedua pendekatan ini menjadi 
sangat relevan dalam konteks kontemporer untuk merumuskan pemahaman kafa’ah yang substantif dan 
berkeadilan, sekaligus menjaga orientasi pada terwujudnya keluarga yang sakinah, mawaddah, wa rahmah 

Kata Kunci: Imam Malik, Imam Syafi’i, Kafa’ah, Ushul Fikih, Metodologi Hukum Islam 

 

Published by Islamic Faculty of Nurul Jadid University, Probolinggo, Indonesia. 
online access at https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam  
e-ISSN 2580-8052 | p-ISSN 2829-5803 

https://doi.org/10.33650/jhi.v9i2.13284
mailto:naililmaziati@gmail.com
mailto:luthfiyah@walisongo.ac.id
https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam


Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
357  

 

PENDAHULUAN  

Khazanah fikih Islam klasik dibangun di atas fondasi dialektika intelektual yang 

dinamis dan kritis antar berbagai mazhab. Dalam dialektika ini, kritik bukanlah sebuah aib, 

melainkan sebuah mekanisme ilmiah untuk menyaring pendapat, menguatkan dalil, dan 

menyempurnakan bangunan hukum.1 Dua mazhab yang memiliki hubungan guru-murid 

sekaligus melahirkan diskursus metodologis yang sangat produktif adalah Mazhab Maliki dan 

Mazhab Syafi’i. Imam Malik bin Anas (w. 179 H) di Madinah, dengan karyanya al-

Muwaththa’, mewakili corak fikih Hijaz yang sangat mengedepankan tradisi hidup penduduk 

Madinah (‘amal ahl al-Madinah) sebagai representasi praktik Nabi yang berkelanjutan. 

Sementara itu, Imam Muhammad bin Idris al-Syafi’i (w. 204 H), yang sempat berguru kepada 

Imam Malik, muncul dengan sebuah misi sistematisasi metodologi hukum Islam secara lebih 

ketat melalui masterpiece-nya, al-Risalah. Kedudukannya yang unik sebagai penerus tradisi 

Malik sekaligus pembaharu metodologimenjadikan kritik-kritiknya terhadap pendapat 

Malikian sangatlah signifikan untuk dikaji.2 

Sebuah ilustrasi yang konkret dari dialektika ini terletak pada persoalan kafa’ah 

(kesetaraan sosial dalam pernikahan). Bagi Imam Malik, kesetaraan ini sangat ditentukan oleh 

faktor keturunan (nasab), di mana seorang wanita dari garis keturunan Arab yang murni 

dianggap tidak sederajat dengan pria non-Arab (maula), sekalipun lebih kaya atau alim. 

Pandangan ini tidak terlepas dari konteks sosial Hijaz saat itu dan penekanan metodologis 

Malik pada ‘amal ahl al-Madinah sebagai sumber hukum yang otentik. Imam al-Syafi’i, 

dengan pendekatan metodologisnya yang berbeda, hadir dengan perspektif yang lebih 

egaliter. Bagi Syafi’i, parameter kafa’ah bergeser dari sekedar nasab kepada faktor-faktor 

fungsional seperti agama (al-din), integritas moral (al-’adalah), dan profesi (al-hirfah).3 

Perbedaan kesimpulan hukum (furu’) dalam masalah kafa’ah ini pada hakikatnya 

hanyalah merupakan manifestasi permukaan dari perbedaan paradigma yang jauh lebih 

mendalam. Perbedaan fikih as -Syafi’i terhadap fikih imam Maliki tentang kafa’ah bersumber 

dari perbedaan mendasar dalam kerangka ushul fikih mereka. Persoalan mendasar seperti 

validitas ‘amal ahl al-Madinah sebagai hujjah independen, penekanan pada universalitas nas-

 
1 R D Saputra, “Imam Mazhab Dan Metode Istinbath Hukumnya (Studi 4 Imam Mazhab) Dan Analisis 
Sebab Dan Hikmah Ikhtilaf” (Pa-Bengkayang.go.id, 2021), https://pa-
bengkayang.go.id/images/file_pdf/Artikel/IMAM_MAZHAB_DAN_METODE_ISTINBATH_HUKUMNYA_DA
N_ANALISIS_SEBAB_DAN_HIKMAH_IKHTILAF.pdf. 
2 Saputra. 
3 M Fatimatuzzahra et al., “Sejarah Pemikiran Dan Perkembangan Mazhab Malikiyah,” Islamic Education 
1, no. 1 (2023): 67–89, https://maryamsejahtera.com/index.php/Education/article/view/151. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
358  

 

nas al-Qur’an dan Hadis, serta penggunaan analogi (qiyas) yang ketat versus praktik penetapan 

hukum berdasarkan kemaslahatan tanpa dalil spesifik (istihsan), menjadi akar dari perbedaan 

tersebut.4 Pernyataan ini menunjukkan konsistensi metodologis Imam Syafi’i dalam lebih 

mengedepankan pendekatan berbasis nash dan qiyas yang ketat, dibandingkan metode 

istihsan sebagai landasan istinbath hukum. Bagi Imam Syafi’i, hukum Islam perlu berpijak 

pada dalil yang eksplisit atau analogi yang rasional, di mana pertimbangan maslahat semata 

tanpa dukungan nash dianggap belum cukup kuat.5  

Beberapa penelitian terdahulu telah menyoroti isu kafa’ah dalam hukum Islam dari 

sudut pandang normatif dan sosial. Misalnya,6 yang membahas konsep kafa’ah dalam 

prespektif Imam Syafi’i dan Imam Hambali. Sementara penelitian Nurcahaya7 mengakaji 

konsep kafa’ah dalam prespektif hadis hukum, tetapi belum mengaitkannya secara langsung 

dengan implikasinya terhadap konsep kesetaraan pernikahan. Di sisi lain, studi kontemporer 

seperti Khoirul Anam8, menyoroti relevansi dialektika hukum klasik terhadap pembaharuan 

fikih modern, namun belum secara spesifik mengupas relasi epistemologis antara Malik dan 

Syafi’i dalam isu kafa’ah. Berdasarkan tinjauan tersebut, tampak adanya research gap yang 

cukup jelas: belum banyak penelitian yang menelaah perbedaan pandangan Imam Malik dan 

Imam Syafi’i tentang kafa’ah melalui pendekatan analisis metodologi ushul fikih secara 

komprehensif. Sebagian besar kajian masih bersifat deskriptif dan tekstual, belum 

menyingkap logika epistemik di balik formulasi hukum masing-masing imam. Padahal, 

memahami perbedaan metodologis ini sangat penting untuk merekonstruksi prinsip-prinsip 

fikih dalam konteks sosial yang berubah, sekaligus memperlihatkan bahwa hukum Islam 

memiliki elastisitas epistemik yang tinggi tanpa kehilangan otoritas teks.9 Dengan demikian, 

perbedaan metodologis yang beliau sampaikan lebih merupakan upaya untuk 

menyempurnakan dan menyistematisasikan kerangka ushul fikih, yang kemudian menjadi ciri 

 
4 Jauharul Anwar Fadillah et al., “Mazhab Dan Istinbath Hukum,” Al-Hikmah 7, no. 2 (2022): 235, 
https://doi.org/10.30651/ah.v7i2.8087. 
5 M G Mtd, “Analisis Penggunaan Istihsan Dalam Penetapan Hukum Fikih Imam Syafi’i: Perspektif Imam 
Fakhruddin Ar-Rozi,” Islamic Circle 5, no. 1 (2024): 54–64, https://jurnal.stain-
madina.ac.id/index.php/islamiccircle/article/view/1961. 
6 Muhsin Muhsin and Eko Avindi, “Perspektif Mazhab Syafi’i Dan Hanbali Terhadap Praktik Kafa’ah 
Dalam Pernikahan,” Al-Syakhsiyyah: Journal of Law and Family Studies 4, no. 1 (2022): 140, 
https://doi.org/10.21154/syakhsiyyah.v4i1.4895. 
7 N Nurcahaya, “Konsep Kafa’ah Dalam Hadis-Hadis Hukum,” TAQNIN: Jurnal Syariah Dan Hukum, 2022, 
https://doi.org/10.30821/taqnin.v3i02.11028. 
8 Khoirul Anam, “Dasar-Dasar Istinbath Hukum Imam Syafi’i,” Al-Ihda’: Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran 
14, no. 1 (2022): 316–42, https://doi.org/10.55558/alihda.v14i1.25. 
9 Muhammad Yusuf Fauzi et al., “Metode Ijtihad Dan Dinamika Persoalan Di Kalangan Imam Mazhab,” 
At-Tahdzib: Jurnal Studi Islam Dan Muamalah 10, no. 1 (2022): 67–79. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
359  

 

khas mazhab Syafi’idan Imam Maliki.10 Dialektika pemikiran antara Imam Syafi’i dan Imam 

Maliki dalam konteks ini tidak dapat dilihat sekadar sebagai perbedaan personal, melainkan 

sebagai dinamika intelektual yang konstruktif dalam perkembangan ilmu ushul fikih. Melalui 

perbandingan pendekatan kedua imam mazhab tersebut, terlihat adanya proses transformasi 

metodologis dari corak fikih yang kuat dengan basis tradisi lokal menuju pendekatan yang 

lebih universal, berbasis teks, dan terstruktur.  

Kajian terhadap dialektika semacam ini memiliki relevansi yang tinggi, karena tidak 

hanya memberikan pemahaman mendalam tentang dinamika keilmuan Islam klasik, tetapi 

juga signifikansinya dalam merumuskan hukum Islam yang tetap relevan dan adaptif dengan 

perkembangan zaman.11  

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode kajian pustaka (library research). Artinya, data 

penelitian diperoleh melalui penelaahan berbagai literatur yang relevan dengan tema, baik 

sumber primer maupun sekunder.12 Sumber primer yang digunakan adalah karya-karya utama 

kedua tokoh, seperti al-Risalah dan al-Umm karya Imam Syafi’i, serta al-Muwaththa’ karya 

Imam Malik. Kitab-kitab ini dipilih karena di dalamnya termuat langsung pandangan dan 

metode pengambilan hukum yang digunakan masing-masing imam. Selain itu, penelitian ini 

juga memanfaatkan sumber sekunder berupa buku usul fikih dan fikih munakahat serta 

artikel ilmiah yang membahas perbandingan antara Imam Syafi’i dan Imam Malik beserta 

konsep kafa’ah dalam hukum islam. Sumber-sumber ini berguna untuk memperkuat analisis, 

memberikan gambaran yang lebih luas, serta mendukung pemahaman terhadap teks-teks 

primer. Analisis data dilakukan dengan pendekatan deskriptif dan komparatif. Deskriptif 

digunakan untuk menjelaskan pemikiran masing-masing imam, sedangkan komparatif 

digunakan untuk melihat titik perbedaan antara Imam Syafi’i terhadap Imam Malik. Selain 

itu, penelitian ini juga merupakan studi tokoh, yakni dengan mengkaji dan menganalisis 

 
10 Dina Ramadhani et al., “Pemikiran Hukum Islam Imam Malik Bin Annas (Pendekatan Sejarah Sosial),” 
SANTRI: Jurnal Ekonomi Dan Keuangan Islam 3, no. 2 (2025): 76–84, 
https://doi.org/10.61132/santri.v3i2.1365. 
11 Anam, “Dasar-Dasar Istinbath Hukum Imam Syafi’i.” 
12 Nur Fadilah Hadi and Nurul K Afandi, “Literature Review Is a Part of Research,” Sultra Educational 
Journal 1, no. 3 (2021), https://doi.org/10.54297/seduj.v1i3.203. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
360  

 

sejarah pemikiran Imam Syafi’i serta Imam Malik, terutama terkait metodologi istinbaṭ 

hukum yang digunakan oleh keduanya.13 

 

PEMBAHASAN  

Biografi Imam Syaf’i  

Imam al-Syafi’i memiliki nama lengkap Muhammad bin Idris bin al-’Abbas bin 

‘Utsman bin Syafi’ bin al-Saib bin ‘Ubaid bin ‘Abdu Yazid bin Hasyim bin al-Muththalib bin 

‘Abd Manaf. Nasab beliau bertemu dengan nasab Rasulullah SAW  pada ‘Abd Manaf bin 

Qushay, menjadikannya bagian dari keluarga Quraisy dan Bani Muththalib.14 Karena itu, 

beliau dinisbatkan sebagai al-Qurasyi al-Muththalibi asy-Syafi’i al-Makki, dan masih memiliki 

nasab yang bersambung dengan Rasulullah SAW melalui Abdu Manaf Beliau lahir pada tahun 

150 H (tahun wafatnya Imam Abu Hanifah) . Mengenai tempat lahirnya, terdapat beberapa 

riwayat: sebagian menyebutkan di Ghazzah, pendapat lain mengatakan di kota Asqalan, dan 

sebagian lain mengatakan di yaman.15  

Perjalanan intelektual Imam Syafi’i tidak hanya membentuk kepribadiannya sebagai 

seorang ulama besar, tetapi juga memberikan corak khas dalam pemikirannya. Sejak kecil di 

Mekah, beliau telah menekuni hafalan al-Qur’an, hadis, dan mendalami sastra Arab di tengah 

suku Hudzail, sehingga fase awal keilmuannya sangat berorientasi pada teks (nash) dan 

bahasa.16 Setelah itu, Imam Syafi’i melanjutkan pengembaraan ke Madinah untuk berguru 

langsung kepada Imam Malik. Dari gurunya ini, beliau tidak hanya mempelajari al-Muwaththa’, 

tetapi juga menyerap metodologi fikih Maliki yang menekankan ‘amal ahl al-Madīnah. Meski 

kelak dikritisi, pengalaman ini memperkaya wawasannya terhadap fikih berbasis tradisi 

lokal.17 

Pengembaraan berikutnya membawanya ke Yaman, di mana Imam Syafi’i pernah 

menjabat sebagai qadhi (hakim). Pengalaman ini membuatnya bersentuhan langsung dengan 

dinamika sosial-politik dan problem keadilan masyarakat. Corak fikihnya pada fase ini 

menunjukkan kepekaan sosial, meskipun tetap berpijak pada prinsip otoritas nash. 

Selanjutnya, perjalanan ke Irak mempertemukannya dengan murid-murid Imam Abu 

 
13 A Muthalib, “Perkembangan Ilmu Ushul Fiqh Pasca Imam Madzhab Hingga Abad Modern (Kajian 
Terhadap Metode Ijtihad Dan Penerapannya),” Hikmah 16, no. 2 (2019): 1–13, http://e-
jurnal.staisumatera-medan.ac.id/index.php/hikmah/article/view/41. 
14 W Jauhari, “Biografi Imam Muhammad Bin Idris Asy-Syafi’i,” 2018. 
15 M B A W Al-’Aqil, “Biografi Imam Asy-Syafi’i,” 2015. 
16 Imam Syafi’i, Terjemah Al-Umm Imam Syafii - 1, 2005. 
17 Jauhari, “Biografi Imam Muhammad Bin Idris Asy-Syafi’i.” 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
361  

 

Hanifah, khususnya Muhammad bin al-Hasan al-Syaibani. Dari interaksi ini, Imam Syafi’i 

berkenalan dengan metode ahlu ra’yi yang sangat menekankan pada rasionalitas dan qiyas. 

Namun, dari sinilah lahir kritiknya terhadap metode istihsan yang dianggap membuka celah 

subjektivitas. 

Puncak perjalanan intelektual Imam Syafi’i terjadi di Mesir. Di sinilah beliau 

merumuskan kembali pemikirannya sehingga dikenal dengan istilah qaul jadid. Pada fase ini 

pula lahir karya besarnya al-Risalah, yang dianggap sebagai fondasi pertama disiplin ilmu ushul 

fikih. Corak pemikirannya pada fase Mesir menjadi lebih matang dan sistematis, dengan 

menggabungkan teks, rasio, dan maqashid syariah, namun tetap dalam batas otoritas al-

Qur’an dan sunnah. Dengan demikian, perjalanan panjang Imam Syafi’i dari Mekah, 

Madinah, Yaman, Irak, hingga Mesir bukan sekadar catatan sejarah, tetapi juga penanda 

evolusi pemikiran yang melahirkan metodologi ushul fikih yang berpengaruh hingga kini.18  

Biografi Imam Malik  

Imam Malik bin Anas bin Malik bin Abi ‘Amir al-Aṣbaḥi (93–179 H/712–795 M) 

lahir dan besar di Madinah, pusat ilmu dan peradaban Islam pada masa awal. Madinah saat 

itu bukan hanya kota Rasulullah صلى الله عليه وسلم, tetapi juga menjadi pusat berkumpulnya para sahabat dan 

tabi’in yang menurunkan ilmu serta praktik keagamaan generasi terbaik Islam. Kondisi inilah 

yang sangat memengaruhi corak keilmuan Imam Malik, di mana praktik masyarakat Madinah 

(‘amal ahl al-Madinah) diyakini sebagai refleksi nyata dari sunnah Nabi صلى الله عليه وسلم yang masih hidup 

dalam tradisi mereka.19 

Sejak kecil Imam Malik tumbuh dalam lingkungan keluarga yang taat beragama. 

Ayahnya adalah seorang perawi hadis, sementara kakeknya, Malik bin Abi ‘Amir, termasuk 

tabi’in yang sempat berjumpa dengan sejumlah sahabat. Lingkungan keluarga ini menjadi 

fondasi awal kecenderungan beliau pada ilmu hadis dan fikih. Dorongan kuat dari keluarga 

membuat Imam Malik menekuni ilmu sejak dini, hingga akhirnya dikenal memiliki hafalan 

hadis yang sangat luas dan ketelitian tinggi dalam meriwayatkan sanad.20 Kedekatan Imam 

Malik dengan lingkungan sosial Madinah juga berpengaruh pada corak istinbaṭ hukumnya. 

Bagi beliau, praktik keagamaan masyarakat Madinah memiliki kedudukan tinggi karena 

diyakini sebagai warisan sahabat dan tabi’in yang langsung menyaksikan sunnah Nabi . Hal 

 
18 Anam, “Dasar-Dasar Istinbath Hukum Imam Syafi’i.” 
19 Fatimatuzzahra et al., “Sejarah Pemikiran Dan Perkembangan Mazhab Malikiyah.” 
20 wildan jauhari, “Biografi Imam Malik,” n.d., 
https://opac.atmaluhur.ac.id/uploaded_files/temporary/DigitalCollection/NTU1ODIwNmFkM2EzNmQ3
NWUxOTYyZGExNWQxNGEwZGMwMGVmOTQxNg==.pd. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
362  

 

inilah yang kemudian melahirkan salah satu ciri khas metodologi Imam Malik, yaitu 

menjadikan ʿamal ahl al-Madinah sebagai salah satu sumber hukum. Corak pemikirannya 

menjadi sintesis antara riwayah (hadis dengan sanad yang kuat) dan dirayah (praktik nyata 

umat Islam di Madinah). 

Karya terbesarnya, al-Muwatta’, merefleksikan metodologi tersebut. Kitab ini tidak 

hanya memuat hadis Nabi, tetapi juga fatwa sahabat, pendapat tabi’in, serta praktik 

masyarakat Madinah. Penyusunan kitab ini menunjukkan pandangan Imam Mālik bahwa 

hukum Islam tidak hanya bersumber dari teks semata, tetapi juga dari tradisi hidup yang 

otentik. Maka tidak mengherankan jika mazhab Maliki kemudian berkembang luas di Afrika 

Utara, Andalusia, dan sebagian besar dunia Islam, karena fleksibilitasnya dalam 

mengakomodasi teks sekaligus realitas sosial.21  

 

Kafa’ah Dalam Islam 

Secara etimologis, kafa’ah berasal dari kata al-musawah yang berarti kesetaraan, 

keseimbangan, atau kesepadanan. Dalam konteks terminologis, kafa’ah dipahami sebagai 

kondisi seimbang dan setara antara calon suami dan istri dalam aspek tertentu, sehingga 

keduanya dianggap layak dan serasi untuk membangun kehidupan rumah tangga. Kesetaraan 

ini tidak hanya bermakna lahiriah, tetapi juga mencakup kesesuaian dalam hal moral, sosial, 

dan spiritual. 

Sebagian ulama seperti Imam Ats-Tsauri, Hasan al-Bashri, dan al-Auza’i berpendapat 

bahwa kafa’ah bukanlah syarat sahnya pernikahan, melainkan unsur yang dianjurkan demi 

tercapainya keharmonisan keluarga.22 Sementara itu, pandangan lain menilai bahwa kafa’ah 

dapat menjadi salah satu syarat nikah apabila ketidaksepadanan antara kedua pihak 

dikhawatirkan menimbulkan ketidakharmonisan atau kemudaratan sosial. Dasar pemikiran 

ini bersandar pada firman Allah SWT dalam Surah al-hujurat ayat 13: 

لَ لتَِ عَارفَ ُ  يَ ُّهَا النَّاسُ اِنََّّ خَلَقْنٓكُمْ مِ نْ ذكََرٍ وَّانُْ ثٓى وَجَعَلْنٓكُمْ شُعُوْبًا وَّقَ بَاۤىِٕ وْا ۚ اِنَّ اكَْرَمَكُمْ عِنْدَ اللّٓ ِ اتَْ قٓىكُمْ ۗاِنَّ يٰآ
   (13)الحجرات:  اللّٓ َ عَلِيْمٌ خَبِيٌْ 

Wahai manusia, sesungguhnya Kami telah menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan perempuan. 
Kemudian, Kami menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku agar kamu saling mengenal. 
Sesungguhnya yang paling mulia di antara kamu di sisi Allah adalah orang yang paling bertakwa. 
Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi Maha Teliti. (QS al-Hujarat: 13) 

 
21 Nasrullah, Terjemah Al Muwaththa Imam Malik Bin Annas, 2016. 
22 Abd. Basit Misbachul Fitri, “Konsep Kafa’ah Perspektif Kitab Ibanat Al-Ahkam,” Hukum Dan Ahwal Al-
Syakhsiyyah, 2024, 1–14. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
363  

 

 

Ayat ini menegaskan bahwa dasar hubungan manusia bukan pada perbedaan nasab, 

suku, atau status sosial, melainkan pada kesadaran akan kesetaraan kemanusiaan dan nilai 

ketakwaan. Maka, kafa’ah dalam Islam sejatinya mengarah pada keseimbangan moral dan 

spiritual, bukan semata kesetaraan keturunan atau harta. 

Konsep kafa’ah dalam hukum Islam merupakan salah satu prinsip mendasar yang 

berfungsi menjaga keseimbangan sosial dan psikologis dalam institusi pernikahan. Secara 

terminologis, kafa’ah berarti kesetaraan atau kesepadanan antara calon suami dan calon istri 

dalam aspek-aspek tertentu, agar tidak timbul ketimpangan yang dapat mengganggu 

keharmonisan rumah tangga. Dalam konteks fikih munakahat, kafa’ah tidak hanya dimaknai 

sebagai kesetaraan lahiriah seperti nasab, profesi, atau kekayaan, melainkan juga kesetaraan 

nilai spiritual, moral, dan keagamaan yang menjadi fondasi utama dalam kehidupan rumah 

tangga Islami.23   

Menurut Haryadi24, kafa’ah merupakan bentuk implementasi prinsip maqaṣid al-

syari’ah, khususnya dalam menjaga keturunan (hifz al-nasl) dan kehormatan (hifz al-ird). 

Kesetaraan dalam perkawinan bertujuan agar masing-masing pasangan memiliki kesiapan 

yang seimbang, baik secara agama, intelektual, maupun sosial, sehingga tercipta rumah tangga 

yang sakinah, mawaddah, wa raḥmah. Namun, kesetaraan ini tidak bersifat mutlak. Para 

fuqaha’ memandang bahwa perbedaan tertentu tidak menjadi penghalang keabsahan akad, 

melainkan menjadi hak bagi pihak perempuan atau walinya untuk menerima atau menolak 

pernikahan tersebut. Artinya, kafa’ah lebih bersifat etis dan preventif, bukan syarat sah akad.25 

Dalam literatur klasik, Imam Malik dan Imam Syafi’i memandang kafa’ah dari sudut 

metodologis yang berbeda. Imam Malik menempatkan kafa’ah dalam bingkai maslahah 

mursalah, yaitu pertimbangan kemaslahatan sosial yang tidak disebutkan secara eksplisit 

dalam nash. Karena itu, aspek sosial seperti kehormatan keluarga, nasab, dan kondisi sosial 

masyarakat Madinah menjadi bagian dari indikator kafa’ah dalam pandangan Malikiyah. 

Pendekatan ini bersifat kontekstual, berakar pada tradisi masyarakat Madinah sebagai 

komunitas yang sangat menjaga kehormatan dan stabilitas sosial.26  

 
23 Andri Andri, “Urgensi Nilai Kafa’ah Dalam Kompilasi Hukum Islam Pasal 15 Ayat (1),” Al-Fikra: Jurnal 
Ilmiah Keislaman 18, no. 1 (2020), https://doi.org/10.24014/af.v18i1.6979. 
24 Haryadi Haryadi, “Kafa’ah: Implementasi Standar Pasangan Ideal Menurut Fikih Dalam Hukum 
Perkawinan Indonesia,” Ijtihad 33, no. 1 (2019), https://doi.org/10.15548/ijt.v33i1.21. 
25 Nurcahaya, “Konsep Kafa’ah Dalam Hadis-Hadis Hukum.” 
26 Rifqi Hidayatulloh, “Tradisi Pernikahan Dengan Kesetaraan Keturunan Dalam Keluarga Mas Sidosermo 
Dan Berbek,” Al-Hukama’ 7, no. 1 (2017): 26–50, https://doi.org/10.15642/alhukama.2017.7.1.26-50. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
364  

 

Sementara Imam Syafi’i menilai bahwa kafa’ah tidak boleh disandarkan pada adat 

atau kebiasaan lokal semata, melainkan harus berpijak pada prinsip universal al-Qur’an dan 

sunnah. Dalam kerangka ushul fikihnya, Imam Syafi’i menolak kafa’ah yang berbasis 

stratifikasi sosial, karena bertentangan dengan prinsip egalitarian dalam Islam. Bagi beliau, 

satu-satunya ukuran utama kafa’ah adalah al-dīn wa al-khuluq (agama dan akhlak), sebagaimana 

ditegaskan dalam hadis riwayat al-Baihaqi: “Apabila datang kepada kalian seseorang yang kalian 

ridai agama dan akhlaknya, maka nikahkanlah dia.” Kritik Imam Syafi’i terhadap pendekatan 

Imam Malik bukan untuk menolak nilai maslahat, tetapi untuk menegaskan bahwa maslahat 

harus tunduk kepada dalil nash dan tidak boleh bersandar pada subjektivitas sosial semata.27  

Kajian kontemporer juga memperkuat bahwa relevansi kafa’ah kini tidak sekadar 

diukur dari faktor nasab atau harta, melainkan lebih menekankan aspek keserasian visi hidup, 

kesetiaan terhadap nilai agama, dan keseimbangan psikologis.28 Dengan demikian, konsep 

kafa’ah memiliki dimensi normatif dan sosiologis yang saling berkesinambungan. normatif 

karena berlandaskan pada syariat, dan sosiologis karena mempertimbangkan realitas 

masyarakat sebagai ruang aktualisasi hukum Islam. Kesetaraan yang ideal adalah kesetaraan 

yang mampu menjaga kehormatan individu dan memelihara kemaslahatan keluarga tanpa 

keluar dari prinsip dasar syariat.29 Dengan pendekatan ini, kafa’ah dalam perspektif hukum 

Islam menunjukkan keseimbangan antara dimensi teologis dan rasionalitas sosial. Imam 

Malik menekankan maslahat dan kehormatan komunitas, sementara Imam Syafi’i 

menekankan otoritas wahyu dan moralitas universal. Perpaduan keduanya memberikan 

fondasi metodologis penting dalam memahami hukum Islam secara kontekstual sekaligus 

normatif. Oleh karena itu, analisis terhadap konsep kafa’ah dalam dua mazhab besar ini 

menjadi refleksi atas dinamika pemikiran fikih yang terus relevan bagi masyarakat modern.30 

Konsep Kafa’ah Prespektif Imam Malik 

Secara epistemologis, pandangan Imam Malik ini mengandung implikasi metodologis 

penting: bahwa hukum Islam tidak dapat dipisahkan dari konteks sosial tempat ia diterapkan. 

 
27 Dini Ameliana and Siti Fakhria, “Kafa’ah Sebagai Barometer Pernikahan Menurut Mazhab Syafi’i,” 
Legitima: Jurnal Hukum Keluarga Islam 4, no. 2 (2022), https://doi.org/10.33367/legitima.v4i2.2565. 
28 Ahmad Fajar Adhim and Ahmad Afif, “Studi Komparasi Tentang Kafa’ah Dalam Perkawinan Perspektif 
Empat Imam Mazhab,” Indonesian Journal of Islamic Law 4, no. 2 (2021): 40–53, 
https://doi.org/10.35719/ijil.v4i2.452. 
29 Nurhanisah Hadigunawan et al., “Kafaah: Impak Perbezaan Sosial Terhadap Kesejahteraan Rumah 
Tangga,” Journal of Fatwa Management and Research, 2021, 
https://doi.org/10.33102/jfatwa.vol26no2.424. 
30 Adhim and Afif, “Studi Komparasi Tentang Kafa’ah Dalam Perkawinan Perspektif Empat Imam 
Mazhab.” 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
365  

 

Kesetaraan dalam pernikahan bukan hanya perintah normatif, tetapi refleksi dari struktur 

sosial yang hendak dijaga. Kritik sebagian ulama terhadap metode Malikiyyah karena 

dianggap membuka ruang subjektivitas dalam ijtihad tidak sepenuhnya tepat. Sebab, dalam 

kerangka Imam Mālik, maslahah dan ‘urf bukan bentuk penyimpangan dari teks, tetapi 

ekspresi kontekstual dari nilai-nilai universal syariat.31 

Kafa’ah bagi Imam Mālik bukanlah syarat sah pernikahan, melainkan aspek sosial 

yang dapat memengaruhi keharmonisan rumah tangga. Beliau memandang kesetaraan nasab, 

kehormatan, dan status sosial sebagai sarana menjaga kemaslahatan keluarga (hifz al-nasl wa 

al-ird). Karena itu, apabila terjadi ketimpangan sosial yang dapat menimbulkan ketegangan 

atau mempermalukan pihak keluarga, wali memiliki hak untuk menolak atau membatalkan 

pernikahan sebelum akad dilangsungkan. Dalam hal ini, Imam Malik menegaskan pentingnya 

mempertimbangkan ‘urf masyarakat Madinah bukan sebagai sumber hukum independen, 

tetapi sebagai representasi dari nilai-nilai sosial yang telah menyatu dengan maqaṣid syari’ah.32 

Imam Maliki membagi unsur Kafa’ah dalam 2 segi: Kafa’ah dalam Segi Agama, 

Menurut Imam Mālik, kafa’ah dalam agama merupakan satu-satunya unsur yang paling 

substansial dan memiliki nilai teologis dalam pernikahan. Ketakwaan menjadi ukuran utama 

kesepadanan antara calon suami dan istri, sebab hubungan rumah tangga yang dibangun di 

atas dasar iman akan lebih mudah mencapai ketenteraman (sakinah). Imam  Malik 

berpendapat bahwa seorang laki-laki fasik tidak pantas menikahi perempuan salehah karena 

akan menimbulkan ketimpangan moral dan potensi kerusakan dalam rumah tangga. Oleh 

sebab itu, dalam konteks sosial masyarakat Madinah, ketakwaan menjadi tolok ukur 

kehormatan seseorang, bukan nasab ataupun harta. 

Pandangan Imam Malik ini bersandar pada QS. As-Sajdah [32]: 18 — “Apakah orang-

orang beriman itu sama dengan orang-orang fasik? Mereka tidak sama.” Ayat ini menjadi dasar 

teologis bahwa perbedaan tingkat iman akan memengaruhi kualitas kehidupan beragama 

dalam rumah tangga. Dengan demikian, agama tidak sekadar menjadi faktor pribadi, tetapi 

juga menjadi kriteria sosial yang menjaga kemuliaan pernikahan. 

Sisi yang ke-2, Kafa’ah dalam Segi Nasab, berbeda dengan mazhab lain, Imam 

Mālik tidak menempatkan nasab sebagai faktor mutlak dalam kafa’ah. Ia menolak pemikiran 

bahwa seseorang harus berasal dari garis keturunan tertentu agar dianggap layak menikah 

 
31 A Rakib and B Alwi, “Pemikiran Fiqh Imam Malik Bin Anas,” HAKAM; Jurnal Kajian Hukum Islam 6, no. 
1 (2022): 1–10, https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam/article/view/3505. 
32 Mtd, “Analisis Penggunaan Istihsan Dalam Penetapan Hukum Fikih Imam Syafi’i: Perspektif Imam 
Fakhruddin Ar-Rozi.” 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
366  

 

dengan pasangan tertentu. Menurutnya, kebanggaan terhadap nasab adalah warisan jahiliyah 

yang bertentangan dengan prinsip kesetaraan dalam Islam. Imam Mālik menggunakan QS. 

Al-Hujurāt [49]: 13 sebagai dasar: “Sesungguhnya yang paling mulia di antara kamu di sisi Allah 

ialah orang yang paling bertakwa.” Namun demikian, Imam Mālik tidak menafikan peran sosial 

dari nasab. Dalam masyarakat Madinah, status keturunan masih memiliki makna sosial 

tertentu. Oleh karena itu, meskipun nasab bukan syarat sah pernikahan, ia bisa menjadi 

pertimbangan sosial untuk menjaga kehormatan keluarga. Ini menunjukkan keseimbangan 

pemikiran Mālik yang tidak ekstrem menolak realitas sosial, tetapi tetap memprioritaskan nilai 

moral dan agama di atas segalanya.33  

Pendekatan Imam Malik terhadap kafa’ah memperlihatkan orientasi hukum yang 

kontekstual dan humanistik. Beliau tidak menafsirkan teks secara literal, melainkan 

memahami substansi maqaṣid di baliknya. Prinsip maslahah mursalah menjadi dasar bahwa 

hukum Islam harus mampu menjawab kebutuhan sosial masyarakat tanpa keluar dari 

kerangka syariat. Dengan demikian, kafa’ah dalam pandangan Malikiyyah adalah bentuk 

keseimbangan antara legitimasi hukum dan realitas sosial. Imam Mālik berupaya 

menjembatani antara teks wahyu dan kondisi masyarakat, dengan menjadikan maslahah 

sebagai instrumen untuk menjaga harmoni sosial dalam lembaga keluarga. Dari sini terlihat 

bahwa kafa’ah dalam perspektif Imam Malik bersifat dinamis dan pragmatis. beliau tidak 

menjadikan kesetaraan sosial sebagai batas hukum, tetapi sebagai pagar moral agar 

pernikahan tidak menimbulkan fitnah atau konflik sosial. Pendekatan ini merefleksikan 

karakter hukum Madinah yang hidup, yang mengutamakan harmoni sosial tanpa melepaskan 

kendali syariat. Karena itu, pemikiran Imam Malik tentang kafa’ah menegaskan bahwa 

hukum Islam bukan hanya kumpulan teks, tetapi sistem nilai yang berfungsi menjaga 

keseimbangan antara norma wahyu dan realitas manusia.34 

Dalam kitab Al-Muwatta’, Imam Malik membingkai konsep kafaah (kesetaraan dalam 

pernikahan) dengan pendekatan yang revolusioner dan berorientasi pada kemaslahatan sosial. 

Berbeda dengan mazhab lain yang mungkin masih memberi porsi signifikan pada garis 

keturunan Arab, analisis kritis terhadap bab “Al-Kafa’ah fi an-Nikah” justru mengungkap 

prioritas Imam Malik yang sangat jelas: faktor agama (al-din) sebagai standar tertinggi. Ini 

bukan sekadar klaim, melainkan sebuah konstruksi hukum yang terlihat dari cara beliau 

menyusun babnya. Imam Malik tidak membuka dengan pembahasan nasab, tetapi dengan 

 
33 R Basri, Fiqh Munakahat 4 Mazhab Dan Kebijakan Pemerintah, 2019. 
34 Nasrullah, Terjemah Al Muwaththa Imam Malik Bin Annas. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
367  

 

menegaskan prinsip dasar kesetaraan manusia di hadapan Allah. Semangat ini merupakan 

antitesis langsung dari nilai-nilai kesukuan (‘ashabiyyah jahiliyyah) yang dianggapnya sebagai 

sumber perpecahan dalam tubuh umat. Kritisnya, Imam Malik memahami bahwa 

menempatkan kesukuan sebagai syarat kafaah yang kaku adalah sebuah kemunduran menuju 

mentalitas pra-Islam, yang justru ingin dihapuskan oleh Islam.35  

Kedalaman analisis terhadap Al-Muwatta’ menunjukkan bahwa kelonggaran Imam 

Malik dalam hal nasab dan kekerabatan (nasab) bukanlah bentuk pengabaian terhadap realitas 

sosial, melainkan sebuah ijtihad yang berani untuk mendefinisikan ulang “kehormatan” 

dalam perspektif Islam. Bagi Imam Malik, kemuliaan seseorang tidak lagi terletak pada garis 

keturunan, tetapi pada ketakwaan dan integritas moralnya. Dalam konteks ini, kriteria kafaah 

seperti profesi (hirfah) dan kebebasan (hurriyyah) yang beliau sebutkan harus dipahami sebagai 

instrumen untuk melindungi kehormatan wanita dari potensi penelantaran atau pelecehan 

status, bukan sebagai alat untuk melanggengkan stratifikasi sosial. Seorang penagih pajak yang 

zalim (‘asyir) dinilai tidak setara bukan karena profesinya yang dianggap hina secara materi, 

tetapi karena kezalimannya yang bertentangan dengan nilai agama yang menjadi parameter 

utama. Di sinilah letak konsistensi metodologis Imam Malik: seluruh kriteria duniawi tunduk 

pada penilaian agama. 

Secara ushuli, pandangan unik ini bersumber dari dua pilar metodologi Imam Malik 

yang sangat kuat: al-Maslahah al-Mursalah dan Sadd adz-Dzara’i.36 Pertama, keputusannya 

untuk mereduksi pentingnya kesukuan jelas didasarkan pada pertimbangan maslahah. Sebuah 

masyarakat Muslim yang multietnis seperti Madinah akan mencapai harmoni dan stabilitas 

yang lebih besar jika ikatan ketakwaan didahulukan daripada ikatan darah. Kedua, menolak 

menjadikan nasab sebagai syarat mutlak adalah bentuk dari Sadd adz-Dzara’i (mencegah jalan 

kemudharatan). Membuka pintu penilaian kafaah berdasarkan kesukuan dikhawatirkan akan 

menjadi jalan menuju kesombongan, fanatisme, dan perpecahan di kalangan umat. Oleh 

karena itu, kriteria ini sengaja “disederhanakan” untuk menutup potensi kemudharatan 

tersebut.37 Dengan demikian, konsep kafaah Imam Malik bukanlah doktrin yang kaku, 

melainkan sebuah rumusan hukum yang dinamis, visioner, dan sangat setia pada semangat 

egalitarianisme Islam, di mana kemuliaan seseorang hanya diukur dari ketakwaannya. 

 
35 Nasrullah. 
36 Dina Ramadhani et al., “Pemikiran Hukum Islam Imam Malik Bin Anas: Pendekatan Sejarah Sosial,” 
SANTRI: Jurnal Ekonomi Dan Keuangan Islam 3, no. 2 (2025): 76–84, 
https://doi.org/10.61132/santri.v3i2.1365. 
37 Nasrullah, Terjemah Al Muwaththa Imam Malik Bin Annas. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
368  

 

Konsep Kafa’ah dalam Prespektif Imam Syafi’i 

Dalam menelusuri konsep kafaah menurut Imam Syafi’i, beliau menemukan sebuah 

model ijtihad yang sangat ketat dan sistematis, yang mencerminkan konsistensi 

metodologisnya yang tinggi sebagaimana termanifestasi dalam magnum opus-nya, Ar-

Risalah. Berbeda dengan pendekatan Imam Malik yang lebih longgar dan berorientasi pada 

maslahah, Imam Syafi’i membangun pandangannya tentang kafaah atas fondasi penelusuran 

nash (Al-Qur’an dan Hadis) yang eksplisit dan penerapan qiyas yang sangat ketat.38 Bagi 

Imam Syafi’i, sebuah hukum haruslah bersumber dari dalil yang spesifik atau merupakan 

analogi yang kuat darinya. Oleh karena itu, ketika menganalisis kafaah, beliau tidak 

menemukan dalil qath’i yang secara tegas menyatakan kesetaraan hanya pada agama dan 

kebebasan. Sebaliknya, beliau melihat realitas sosial dan teks-teks yang mengisyaratkan 

pentingnya kesepadanan latar belakang untuk mencapai tujuan pernikahan, yaitu 

kemaslahatan dan keabadian cinta (mu’akkah).39  

Imam Syafi’i memiliki pandangan yang lebih sistematis dan rasional dalam membahas 

kafa’ah dibanding Imam Malik. Dalam konstruksi ushul fikih-nya, beliau menjadikan kafa’ah 

sebagai haqq al-wali (hak wali perempuan) untuk menolak atau menerima calon suami yang 

dinilai tidak sepadan. Pandangan ini menunjukkan bahwa kafa’ah bukan syarat sah 

pernikahan, tetapi berfungsi sebagai mekanisme perlindungan sosial dan moral terhadap 

pihak perempuan. Dengan demikian, konsep kafa’ah dalam pandangan Imam Syafi’i 

mengandung nilai sosial dan syar’i sekaligus: sosial karena mempertimbangkan kesetaraan 

antar keluarga, dan syar’i karena didasarkan pada prinsip penjagaan kehormatan (hifz al-irdh). 

Imam Syafi’ membagi kafa’ah kedalam 5 segi: 

Kafa’ah dalam Segi Agama, dalam pemikiran Imam Syafi’i, agama adalah unsur 

paling mendasar dari kafa’ah. Ia menegaskan bahwa kesalehan adalah ukuran utama dalam 

kesetaraan pasangan, sebab agama menentukan arah moral rumah tangga. Pernikahan antara 

perempuan salehah dengan laki-laki fasik dianggap tidak sekufu’, karena akan berpotensi 

menimbulkan kerusakan sosial dan moral. Imam Syafi’i menekankan bahwa kemuliaan sejati 

tidak diukur dari status sosial atau kekayaan, tetapi dari kualitas iman dan akhlak seseorang. 

Dalam hal ini, pandangan Syafi’i menunjukkan kesinambungan antara nilai spiritual dan sosial 

dalam pernikahan. 

 
38 Lutfi Zarkasi and Ahmad Raffi, “Analisis Metode Qiyas Imam Syafi’i,” Pelita: Jurnal Studi Islam 
Mahasiswa 1, no. 1 (2023): 1–11, https://doi.org/10.38073/pelita.v1i1.1162. 
39 Anam, “Dasar-Dasar Istinbath Hukum Imam Syafi’i.” 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
369  

 

Kafa’ah dalam Segi Kemerdekaan, pada masa Imam Syafi’i, sistem perbudakan 

masih eksis. Karena itu, kemerdekaan menjadi salah satu unsur kafa’ah yang penting. 

Menurutnya, seorang budak laki-laki tidak kufu’ dengan perempuan merdeka, sebab budak 

tidak memiliki kendali atas dirinya dan tidak bisa menjamin hak-hak istrinya secara penuh. 

Bahkan, keturunan budak pun dipandang tidak sepadan dengan keturunan orang merdeka 

secara turun-temurun. Dalil yang digunakan adalah prinsip ‘urfiyyah dan maslahah untuk 

menjaga kehormatan sosial dan hak keluarga perempuan. 

Kafa’ah dalam Segi Nasab, Imam Syafi’i menegaskan bahwa nasab merupakan 

bagian dari kehormatan sosial (muru’ah) yang harus dijaga. Ia memandang pernikahan antara 

perempuan Quraisy dan laki-laki non-Quraisy tidak sepadan, dengan merujuk hadis Nabi  

“Dahulukanlah kaum Quraisy dan janganlah mendahului mereka.” Menurut Imam Syafi’i, 

kehormatan nasab perlu dilindungi untuk mencegah ‘aib sosial yang dapat menimpa keluarga 

perempuan. Meski demikian, pandangan ini bukan untuk meneguhkan diskriminasi rasial, 

melainkan untuk menjaga kehormatan sosial sesuai dengan struktur masyarakat Arab saat itu. 

Dalam konteks modern, hal ini dapat dimaknai sebagai bentuk penghormatan terhadap 

martabat keluarga, bukan ketidaksetaraan rasial. 

Kafa’ah dalam Segi Kekayaan, Dalam mazhab Syafi’i, kekayaan tidak menjadi 

unsur esensial kafa’ah, tetapi dapat menjadi faktor pendukung demi keberlangsungan rumah 

tangga. Imam Syafi’i menolak pandangan yang menjadikan harta sebagai ukuran utama 

kesepadanan, karena harta bersifat fana dan dapat hilang kapan saja. Ia menilai bahwa 

kemiskinan bukanlah cela, bahkan menjadi tanda kerendahan hati dan ketergantungan 

kepada Allah. Pandangan ini ditegaskan oleh sabda Nabi : “Ya Allah, hidupkanlah aku dalam 

keadaan miskin, dan matikanlah aku dalam keadaan miskin.” Dengan demikian, kafa’ah 

dalam kekayaan lebih bersifat sosiologis daripada normatif. 

Kafa’ah dalam Segi Profesi, Imam Syafi’i juga memasukkan profesi sebagai 

pertimbangan kafa’ah. Dalam masyarakat Arab klasik, profesi sering kali menjadi indikator 

kehormatan sosial. Namun, bagi Syafi’i, profesi bukan ukuran moral. Yang penting adalah 

etika dalam bekerja dan tanggung jawab seseorang terhadap tugasnya. Meskipun demikian, ia 

mengakui bahwa ketimpangan sosial akibat perbedaan profesi ekstrem dapat mengganggu 

keharmonisan rumah tangga. Karena itu, pertimbangan profesi dalam kafa’ah berfungsi 

menjaga harmoni sosial, bukan untuk membedakan derajat kemanusiaan.40  

 
40 Basri, Fiqh Munakahat 4 Mazhab Dan Kebijakan Pemerintah. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
370  

 

Analisis kritis terhadap kerangka ushul Imam Syafi’i dalam Ar-Risalah mengungkap 

mengapa kriteria kafaah dalam mazhab Syafi’i lebih komprehensif, mencakup agama (din), 

kebebasan (hurriyyah), keturunan (nasab), profesi (hirfah), dan harta (mal).41 Pertama, prinsip 

qiyas diterapkan secara rigor. Misalnya, kemampuan ekonomi (mal) dianalogikan (qiyas) 

sebagai bagian dari tanggung jawab nafkah yang merupakan kewajiban suami. Seorang laki-

laki yang tidak mampu secara ekonomi dinilai tidak setara karena dikhawatirkan akan gagal 

memenuhi kewajiban dasar dalam pernikahan.  

Kedua, kriteria keturunan (nasab) dan profesi didasarkan pada ‘urf (tradisi yang baik) 

yang tidak bertentangan dengan syariat. Dalam masyarakat di mana garis keturunan dan 

profesi mempengaruhi kehormatan, mengabaikannya secara total dikhawatirkan akan 

menimbulkan darar (bahaya) dan konflik dalam rumah tangga. Di sini, Imam Syafi’i tidak 

sedang mengagungkan kesukuan, tetapi mengakui realitas sosiologis sebagai bagian dari 

pertimbangan hukum untuk mencapai stabilitas keluarga.42 

Dalam kerangka al-Risalah, Imam al-Syāfiʿi menempatkan ukuran hukum pada 

kepastian dalil (al-nash) dan kaidah istidlal yang ketat; dari sini muncul sikapnya terhadap 

fenomena kafa’ah. Bagi al-Syafiʿi gagasan kesepadanan antara calon mempelai bukanlah 

syarat formal yang menentukan keabsahan akad, melainkan lebih tepat dipahami sebagai hak 

khiyar bagi wali atau pihak yang berkepentingan. Logika dasar pandangan ini bersandar pada 

prinsip fundamental yang ia rumuskan: segala sesuatu yang tidak dikodifikasi oleh nash harus 

ditangani melalui mekanisme ijtihad yang terikat pada qiyas dan ijma’, bukan atas dasar 

kebiasaan lokal (ʿurf) atau tuntutan maslahat yang tidak memiliki sandaran tekstual.43 

Lebih jauh lagi, perbandingan dengan mazhab Maliki menunjukkan perbedaan 

paradigma yang mendasar. Jika Imam Malik menggunakan maslahah mursalah untuk 

mereduksi kriteria nasab, Imam Syafi’i dalam Ar-Risalah sangat berhati-hati terhadap sumber 

hukum yang tidak memiliki landasan nash yang jelas. Bagi Imam Syafi’i, al-maslahah al-

mursalah tanpa panduan nash yang ketat berpotensi membuka pintu subjektivitas yang luas.44 

Oleh karena itu, kriteria kafaah-nya yang lebih banyak merupakan upaya untuk 

 
41 Husna Azizah, “Konsep Kafa’ah Dalam Pernikahan: Analisis Pemikiran Sayyid Qutb Dalam Tafsir Fi Zilal 
Al-Qur’an,” Tafsir Dan Pemikiran Islam 5, no. 1 (2024). 
42 Nurcahaya, “Konsep Kafa’ah Dalam Hadis-Hadis Hukum.” 
43 A Andri, “Urgensi Nilai Kafaah Dalam Kompilasi Hukum Islam Pada Pasal 15 Ayat 1,” Al-Fikra: Jurnal 
Ilmiah Keislaman, 2020, https://doi.org/10.24014/af.v18i1.6979. 
44 Nur Khalifah and Muchamad Rohman, “Metodologi Istinbath Hukum Imam Asy-Syafi’i,” SINDA: 
Comprehensive Journal of Islamic Social Studies 2, no. 2 (2022): 37–51, 
https://doi.org/10.28926/sinda.v2i2.469. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
371  

 

memformulasikan sebuah standar objektif yang dapat mencegah potensi cedera dan konflik 

sosial (darar), berdasarkan indikator-indikator yang dapat diamati dalam masyarakat.45 

Kesimpulannya, kafaah dalam perspektif Imam Syafi’i bukanlah doktrin diskriminatif, 

melainkan sebuah mekanisme hukum yang lahir dari deduksi ushuli yang sangat ketat. Beliau 

membangun cerminan dari komitmennya yang mendalam untuk membangun hukum dari 

sumber yang otentik (nash) dan penerapan logika analogi (qiyas) yang terjaga, dengan tujuan 

utama melindungi kehormatan wanita dan memastikan terwujudnya keluarga yang harmonis 

dan terhormat sesuai dengan konteks sosialnya. 

Secara epistemologis, penolakan al-Syafiʿi terhadap pemberian status hukumi yang 

setara antara kafa’ah dan nash berakar pada kekhawatirannya terhadap relativisme penafsiran. 

Dalam banyak fragmen al-Rislah beliau memperingatkan bahaya menerima kebiasaan 

kolektif terutama praktik yang bersifat kultural atau regional sebagai hujjah yang setara 

dengan wahyu. Bila kafa’ah dibangun semata atas dasar adat, niscaya setiap komunitas akan 

memproduksi norma yang berbeda sehingga mengikis konsistensi hukum Islam secara 

universal. Oleh karena itu al-Syafiʿi memposisikan al-din wa al-khuluq (agama dan akhlak) 

sebagai ukuran utama: bila aspek agama dan akhlak terpenuhi, maka ketidaksepadanan dalam 

hal status sosial, keturunan, atau kekayaan tidak meniadakan keabsahan akad. Dari sisi 

metodologis, posisi ini juga menunjukkan kepercayaan al-Syafiʿi pada qiyās sebagai instrumen 

yang terkendali. Ketimbang membiarkan maslahah mursalah tanpa batasan menjadi sumber 

hukum mandiri, belau menganjurkan pemakaian analogi yang berakar pada nash: jika suatu 

permasalahan belum diatur secara langsung, maka carilah kasus yang memiliki illah yang sama 

dan tarik hukumnya lewat qiyas. Dengan demikian, perlindungan terhadap kemaslahatan 

keluarga tetap mungkin dicapai, tetapi melalui jalur yang dapat dipertanggungjawabkan secara 

tekstual dan rasional bukan melalui preferensi sosial yang mudah disalahgunakan. 

Praktik hukum yang mengalir dari sikap ini memiliki beberapa implikasi penting. 

Pertama, wali memiliki hak menolak nikah atas dasar kafa’ah, tetapi penolakan itu bersifat 

protektif, bukan normatif: wali menjaga kehormatan dan maslahat pihak yang diwakilinya, 

bukan menciptakan norma hukum baru. Kedua, keputusan hakim atau pejabat agama dalam 

kasus sengketa kawin harus merujuk pada dalil dan qiyās yang relevan; pertimbangan kafa’ah 

hanya memperkuat argumentasi jika dapat dikaitkan dengan nash atau analogi yang jelas. 

 
45 Siti Lailatul Sulistiani and Intan Nurrachmi, “Hak Finansial Perempuan Dalam Keluarga Menurut 
Hukum Keluarga Islam Di Indonesia,” Musãwa: Jurnal Studi Gender Dan Islam 20, no. 2 (2021): 175–85, 
https://doi.org/10.14421/musawa.2021.202.175-185. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
372  

 

Ketiga, penerapan konsep ini mendorong standardisasi hukum pernikahan sehingga tidak 

bergantung pada keanekaragaman adat yang bisa menimbulkan diskriminasi. 

Menjawab kritik terhadap posisi al-Syafiʿi yang sering dituduh mengabaikan konteks 

sosial perlu ditekankan bahwa sikapnya bukan menafikan pentingnya maslahat, melainkan 

menempatkannya pada tempat yang epistemologis aman. Al-Syafiʿi khawatir maslahat yang 

tidak te rikat nash mudah disalah tafsirkan menjadi justifikasi bagi kepentingan kelompok 

atau kelas sosial tertentu. Dengan membatasi mekanisme pembenaran maslahat lewat qiyās 

dan ijmā’, ia berupaya menjaga agar perlindungan sosial yang diinginkan tidak berubah 

menjadi instrumen diskriminasi. Dari perspektif ini, penekanan al-Syafiʿi pada agama dan 

akhlak sebagai ukuran kafa’ ah justru menawarkan solusi normatif yang inklusif: fokus pada 

kapasitas moral-religius calon pasangan lebih relevan untuk kestabilan rumah tangga daripada 

hierarki keturunan atau status material.  

Secara ringkas, perspektif Imam al-Syafiʿi menempatkan kafa’ah dalam ranah hak dan 

pertimbangan sosial yang harus selalu terhubung dengan landasan dalil atau analogi yang kuat. 

Pendekatan ini menawarkan keseimbangan: menghargai kepentingan kemaslahatan keluarga 

namun menolak pemberian otonomi hukum sepenuhnya kepada adat dan penilaian subjektif. 

Bagi kajian kontemporer, pendekatan Syafiʿi memudahkan formulasi kebijakan yang adil dan 

dapat dipertanggungjawabkan, sebab ia menuntut setiap pembatasan atau pengecualian 

hukum untuk memiliki justifikasi tekstual atau analogis yang jelas  suatu kebutuhan penting 

dalam masyarakat plural modern. 

 
Kesimpulan 

Berdasarkan analisis yang telah dilakukan, dapat disimpulkan bahwa perbedaan 

konsep kafa’ah antara Imam Malik dan Imam Syafi’i merupakan cerminan langsung dari 

perbedaan paradigma metodologis (ushul fikih) yang mereka anut. Imam Malik, dengan 

kerangka al-maslahah al-mursalah dan ‘amal ahl al-Madinah, memandang kafa’ah sebagai 

instrumen sosial yang dinamis untuk menjaga harmoni dan kehormatan keluarga dalam 

konteks masyarakat yang spesifik. Pendekatannya yang kontekstual dan humanistik 

menghasilkan konsep kafa’ah yang lebih longgar, menekankan agama sebagai parameter 

utama dan mereduksi signifikansi nasab untuk mencegah fanatisme kesukuan (‘ashabiyyah).  

Sebaliknya, Imam Syafi’i, dengan komitmennya pada sistematisasi hukum yang ketat 

seperti tertuang dalam al-Risalah, membangun konsep kafa’ah di atas fondasi nash dan qiyas 

yang rigor. Kekhawatirannya terhadap subjektivitas dan relativisme dalam penentuan hukum 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
373  

 

membuatnya menolak pemberian otoritas penuh kepada ‘urf atau maslahah tanpa sandaran 

dalil yang jelas. Kriteria kafa’ah-nya yang lebih komprehensif meliputi agama, keturunan, 

profesi, dan harta merupakan upaya untuk merumuskan standar objektif yang dapat 

mencegah potensi konflik (darar) dan melindungi kehormatan wanita, namun tetap melalui 

jalur analogi yang terikat pada illah dari nash. Dengan demikian, dialektika kedua pemikir 

besar ini memperkaya khazanah hukum Islam. Perbedaan mereka bukanlah pertentangan 

yang steril, melainkan sebuah kelengkapan yang menunjukkan elastisitas fikih dalam 

merespons realitas sosial. Pandangan Imam Malik menawarkan fleksibilitas dan relevansi 

sosial, sementara metodologi Imam Syafi’i menjamin kepastian dan konsistensi hukum. 

Dalam konteks kontemporer, sintesis dari kedua pendekatan ini, yang memadukan 

pertimbangan kemaslahatan kontekstual dengan kesetiaan pada prinsip-prinsip universal 

syariat menjadi sangat berharga untuk merumuskan pemahaman kafa’ah yang substantif, adil, 

dan tetap berorientasi pada terwujudnya keluarga yang sakinah, mawaddah, wa rahmah 

  



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
374  

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Adhim, Ahmad Fajar, and Ahmad Afif. “Studi Komparasi Tentang Kafa’ah Dalam 
Perkawinan Perspektif Empat Imam Mazhab.” Indonesian Journal of Islamic Law 4, no. 2 
(2021): 40–53. https://doi.org/10.35719/ijil.v4i2.452. 

Al-’Aqil, M B A W. “Biografi Imam Asy-Syafi’i,” 2015. 

Ameliana, Dini, and Siti Fakhria. “Kafa’ah Sebagai Barometer Pernikahan Menurut Mazhab 
Syafi’i.” Legitima: Jurnal Hukum Keluarga Islam 4, no. 2 (2022). 
https://doi.org/10.33367/legitima.v4i2.2565. 

Anam, Khoirul. “Dasar-Dasar Istinbath Hukum Imam Syafi’i.” Al-Ihda’: Jurnal Pendidikan 
Dan Pemikiran 14, no. 1 (2022): 316–42. https://doi.org/10.55558/alihda.v14i1.25. 

Andri, A. “Urgensi Nilai Kafaah Dalam Kompilasi Hukum Islam Pada Pasal 15 Ayat 1.” 
Al-Fikra: Jurnal Ilmiah Keislaman, 2020. https://doi.org/10.24014/af.v18i1.6979. 

Andri, Andri. “Urgensi Nilai Kafa’ah Dalam Kompilasi Hukum Islam Pasal 15 Ayat (1).” 
Al-Fikra: Jurnal Ilmiah Keislaman 18, no. 1 (2020). 
https://doi.org/10.24014/af.v18i1.6979. 

Azizah, Husna. “Konsep Kafa’ah Dalam Pernikahan: Analisis Pemikiran Sayyid Qutb 
Dalam Tafsir Fi Zilal Al-Qur’an.” Tafsir Dan Pemikiran Islam 5, no. 1 (2024). 

Basri, R. Fiqh Munakahat 4 Mazhab Dan Kebijakan Pemerintah, 2019. 

Fadillah, Jauharul Anwar, Jannah Satriani, M Badrus, and I Nur. “Mazhab Dan Istinbath 
Hukum.” Al-Hikmah 7, no. 2 (2022): 235. https://doi.org/10.30651/ah.v7i2.8087. 

Fatimatuzzahra, M, S Nazela, D Nor, and A Rahmi. “Sejarah Pemikiran Dan 
Perkembangan Mazhab Malikiyah.” Islamic Education 1, no. 1 (2023): 67–89. 
https://maryamsejahtera.com/index.php/Education/article/view/151. 

Fauzi, Muhammad Yusuf, Agus Hermanto, H Ismail, and M Arsyad. “Metode Ijtihad Dan 
Dinamika Persoalan Di Kalangan Imam Mazhab.” At-Tahdzib: Jurnal Studi Islam Dan 
Muamalah 10, no. 1 (2022): 67–79. 

Fitri, Abd. Basit Misbachul. “Konsep Kafa’ah Perspektif Kitab Ibanat Al-Ahkam.” Hukum 
Dan Ahwal Al-Syakhsiyyah, 2024, 1–14. 

Hadi, Nur Fadilah, and Nurul K Afandi. “Literature Review Is a Part of Research.” Sultra 
Educational Journal 1, no. 3 (2021). https://doi.org/10.54297/seduj.v1i3.203. 

Hadigunawan, Nurhanisah, Rafeah Saidon, Mastura Razali, and Fatin Nabilah Wahid. 
“Kafaah: Impak Perbezaan Sosial Terhadap Kesejahteraan Rumah Tangga.” Journal of 
Fatwa Management and Research, 2021. https://doi.org/10.33102/jfatwa.vol26no2.424. 

Haryadi, Haryadi. “Kafa’ah: Implementasi Standar Pasangan Ideal Menurut Fikih Dalam 
Hukum Perkawinan Indonesia.” Ijtihad 33, no. 1 (2019). 
https://doi.org/10.15548/ijt.v33i1.21. 

Hidayatulloh, Rifqi. “Tradisi Pernikahan Dengan Kesetaraan Keturunan Dalam Keluarga 
Mas Sidosermo Dan Berbek.” Al-Hukama’ 7, no. 1 (2017): 26–50. 
https://doi.org/10.15642/alhukama.2017.7.1.26-50. 

Jauhari, W. “Biografi Imam Muhammad Bin Idris Asy-Syafi’i,” 2018. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
375  

 

jauhari, wildan. “Biografi Imam Malik,” n.d. 
https://opac.atmaluhur.ac.id/uploaded_files/temporary/DigitalCollection/NTU1O
DIwNmFkM2EzNmQ3NWUxOTYyZGExNWQxNGEwZGMwMGVmOTQxNg
==.pd. 

Khalifah, Nur, and Muchamad Rohman. “Metodologi Istinbath Hukum Imam Asy-Syafi’i.” 
SINDA: Comprehensive Journal of Islamic Social Studies 2, no. 2 (2022): 37–51. 
https://doi.org/10.28926/sinda.v2i2.469. 

Mtd, M G. “Analisis Penggunaan Istihsan Dalam Penetapan Hukum Fikih Imam Syafi’i: 
Perspektif Imam Fakhruddin Ar-Rozi.” Islamic Circle 5, no. 1 (2024): 54–64. 
https://jurnal.stain-madina.ac.id/index.php/islamiccircle/article/view/1961. 

Muhsin, Muhsin, and Eko Avindi. “Perspektif Mazhab Syafi’i Dan Hanbali Terhadap 
Praktik Kafa’ah Dalam Pernikahan.” Al-Syakhsiyyah: Journal of Law and Family Studies 4, 
no. 1 (2022): 140. https://doi.org/10.21154/syakhsiyyah.v4i1.4895. 

Muthalib, A. “Perkembangan Ilmu Ushul Fiqh Pasca Imam Madzhab Hingga Abad 
Modern (Kajian Terhadap Metode Ijtihad Dan Penerapannya).” Hikmah 16, no. 2 
(2019): 1–13. http://e-jurnal.staisumatera-
medan.ac.id/index.php/hikmah/article/view/41. 

Nasrullah. Terjemah Al Muwaththa Imam Malik Bin Annas, 2016. 

Nurcahaya, N. “Konsep Kafa’ah Dalam Hadis-Hadis Hukum.” TAQNIN: Jurnal Syariah 
Dan Hukum, 2022. https://doi.org/10.30821/taqnin.v3i02.11028. 

Rakib, A, and B Alwi. “Pemikiran Fiqh Imam Malik Bin Anas.” HAKAM; Jurnal Kajian 
Hukum Islam 6, no. 1 (2022): 1–10. 
https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam/article/view/3505. 

Ramadhani, Dina, Khadijah Khairatun Nisa, Frea Puspita Damayanti, and Lina Marlina. 
“Pemikiran Hukum Islam Imam Malik Bin Anas: Pendekatan Sejarah Sosial.” 
SANTRI: Jurnal Ekonomi Dan Keuangan Islam 3, no. 2 (2025): 76–84. 
https://doi.org/10.61132/santri.v3i2.1365. 

———. “Pemikiran Hukum Islam Imam Malik Bin Annas (Pendekatan Sejarah Sosial).” 
SANTRI: Jurnal Ekonomi Dan Keuangan Islam 3, no. 2 (2025): 76–84. 
https://doi.org/10.61132/santri.v3i2.1365. 

Saputra, R D. “Imam Mazhab Dan Metode Istinbath Hukumnya (Studi 4 Imam Mazhab) 
Dan Analisis Sebab Dan Hikmah Ikhtilaf.” Pa-Bengkayang.go.id, 2021. https://pa-
bengkayang.go.id/images/file_pdf/Artikel/IMAM_MAZHAB_DAN_METODE_IS
TINBATH_HUKUMNYA_DAN_ANALISIS_SEBAB_DAN_HIKMAH_IKHTIL
AF.pdf. 

Sulistiani, Siti Lailatul, and Intan Nurrachmi. “Hak Finansial Perempuan Dalam Keluarga 
Menurut Hukum Keluarga Islam Di Indonesia.” Musãwa: Jurnal Studi Gender Dan Islam 
20, no. 2 (2021): 175–85. https://doi.org/10.14421/musawa.2021.202.175-185. 

Syafi’i, Imam. Terjemah Al-Umm Imam Syafii - 1, 2005. 

Zarkasi, Lutfi, and Ahmad Raffi. “Analisis Metode Qiyas Imam Syafi’i.” Pelita: Jurnal Studi 
Islam Mahasiswa 1, no. 1 (2023): 1–11. https://doi.org/10.38073/pelita.v1i1.1162. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

▪ Hak Kekayaan Intelektual (HKI) sebagai Objek 
Jaminan Pembiayaan dalam Perspektif Hukum 
Ekonomi Syariah 

▪ Konsep Kafa’ah dalam Prespektif Imam Malik dan 
Imam Syafi’i: Analisis Metodologi Ushul Fikih 

▪ Peran Istri sebagai Pencari Nafkah dan Dampaknya 
terhadap Keutuhan Rumah Tangga Perspektif Islam 

▪ Implikasi Normatif dan Sosial Perjanjian Pra-Nikah 
Perspektif Hukum Keluarga Islam di Indonesia 

▪ Konsep Nabawi dalam Membangun Keharmonisan 
Rumah Tangga 

▪ The Boycott of Israeli Products From The 
Perspective Of Sadz Al-Dzarai’: A Normative 
Analysis Within Islamic Law 

▪ Implementation of The Wakalah Bil Ujroh Contract 
in Financing Products at Islamic Financial 
Institutions 

▪ Analysis of Legal Policy Implementation Against 
Perpetrators of Child Bullying 

▪ Deconstructing Mu’asyarah Bi Al-Ma’ruf: Toward A 
Gender-Just Framework of Islamic Family Law 

▪ Kafa’ah dalam Perkawinan Perspektif Maqasid Al-
Syari’ah (Studi Kasus pada Pesantren Darul Ma’sum dan 
Yayasan Darussalam Kabupaten Probolinggo) 

▪ Eksistensi dan Perkembangan Kelembagaan Hukum 
Islam di Indonesia 

▪ Perlindungan Hukum terhadap Fenomena 
Perkawinan Siri Dibawah Umur tanpa Wali di 
Kabupaten Lumajang 

▪ From Formal Validity to Ethical Accountability: 
Good Faith in Sharia Electronic Contracts Under 
Indonesian Law 

▪ The Genealogy of Taqnin Al-Ahkam And Its Initial 
Implementation In The Ottoman Empire 

▪ Legal Protection for Parties When MPD Fails to 
Collect Notarial Protocols 

▪ Raising the Marriage Age, Raising Dispensations? 
Evidence From the Malang Religious Court After 
Constitutional Court Decision no. 22/PUU-
XV/2017 

▪ Review of Islamic Law and Law no. 1 of 1974 and 
Constitutional Court Decision no. 46/PUU-
VIII/2010 Concerning Siri Marriage Law: The 
Position of Wives, Children And Property 

▪ Juridical Review of Marriage Contracts For 
Pregnant Women In Islamic Law And National Law 

▪ Sharia Economic Law on The Growth of Micro, 
Small, And Medium Enterprises (UMKM) In The 
Digital Era 

 

 

  

E d i s i :  V o l u m e  9  N o m o r   2 
J u l i   -   D e s e m b e r  2 0 2 5 



 

H a k a m 

Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 
e-ISSN : 25808052  |  p-ISSN : 2829-5803 
 
DOI: https://doi.org/10.33650/jhi 
 
 
 

Volume 9 Nomor 2, Juli – Desember 2025 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Editorial Office: 
 
Program Studi Hukum Keluarga (Ahwal Syakhshiyah) 
Fakultas Agama Islam Universitas Nurul Jadid,  
Paiton, Probolinggo, Jawa Timur, Indonesia 67291.  
Telepon: 0888 30 78899, Hp: 082232108969 
Email: hukumkeluarga.fai@unuja.ac.id 
Website: https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam/index   

https://doi.org/10.33650/jhi
https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam/index


H a k a m 
Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 
 
Editor In Chief 
Muhammad Zainuddin Sunarto, Sinta ID 6116528, Universitas Nurul Jadid, 
Probolinggo, Indonesia 

 
Editorial Board 
Daniel Fernandez Kranz, Scopus ID 12797471200, Instituto de Empresa 
University, Segovia, Spain, Spain 
Mohammad Fadel, Scopus ID 39261404000, University of Toronto, Canada, 
Canada 
Joana Salifu Yendork, Scopus ID 56328263000, University of Ghana, Ghana, 
Ghana 
Siti Muna Hayati, Scopus ID, UIN Sunan Kalijogo Yogyakarta 
Slawa Rokicki, Scopus ID 56404564000, University College Dublin, Ireland, 
Ireland 
Khoirul Hidayah, Scopus ID 57203353119, Universitas Islam Negeri Maulana 
Malik, Malang, Indonesia 
Akhmad Farid Mawardi Sufyan, Scopus ID 57266242300, Institut Agama 
Islam Negeri Madura, Pamekasan, Indonesia 
Zakiyatul Ulya, Scopus ID 57218455431, Universitas Islam Negeri Sunan 
Ampel Surabaya, Indonesia 
 

Reviewers 
Ewa Batyra, Scopus ID 57192590667, The Max Planck Institute for 
Demographic Research, Germany, Germany 
Elizabeth Agey, Scopus ID 57204005122, University of California Santa 
Barbara, United States of America, United States 
Olympia L.K. Campbell, Scopus ID 57221476734, Institute For Advanced 
Study in Toulouse, France, France 
Xiangming Fang, Scopus ID 36339202800, China Agricultural University, 
Beijing, China, China 
Rihab Grassa, Scopus ID 55505935200, Manouba University, Tunisia, Tunisia 
Junghua Hung, Scopus ID 8574630700, National Central University, Taoyuan, 
Taiwan, Taiwan, Province of China 
Rüdiger Lohlker, Scopus ID 6506783480, Northwest University, Xi'an, China, 
China 
Marco Alfano, Scopus ID 57527411400, University College London, United 
kingdom, United Kingdom 



Dhofir Catur Bashori, Scopus ID, Universitas Muhammadiyah Jember, 
Indonesia 
Muslihun -, Scopus ID, Institut KH Abdul Chalim Pacet Mojokerto, Indonesia 
Siti Khoirotul Ula, Scopus ID, Universitas Islam Negeri Sayyid Ali 
Rahmatullah Tulungagung, Indonesia 
Nur Lailatul Musyafa’ah, Scopus ID 57353220700, Universitas Islam Negeri 
Sunan Ampel Surabaya, Indonesia 
 
 

English Language Advisor 
Achmad Naufal Irsyadi, Sinta ID 6704870, Universitas Nurul Jadid, 
Probolinggo, Indonesia 
 

Layouter 
Faizul Mubarok, Universitas Nurul Jadid, Probolinggo, Indonesia 
  



H a k a m 
Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 

Table of Content 
 

1 HAK KEKAYAAN INTELEKTUAL (HKI) SEBAGAI OBJEK 
JAMINAN PEMBIAYAAN DALAM PERSPEKTIF HUKUM 
EKONOMI SYARIAH 
Diding Jalaludin, Piqi Rizki Padhilah, Umar Rojikin, Muhamad Kholi, 
Tatang Astarudin 
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

181 – 194 

2 PERAN ISTRI SEBAGAI PENCARI NAFKAH DAN DAMPAKNYA 
TERHADAP KEUTUHAN RUMAH TANGGA PERSPEKTIF 
ISLAM 
Muhammad Shidqi Pribadi, Teguh dwi cahyadi 
Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i Jember 

195 – 211 

3 KONSEP NABAWI DALAM MEMBANGUN KEHARMONISAN 
RUMAH TANGGA 
Muhammad Fathur Rachman Imanda, Winning Son Ashari  
Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i Jember 

212 – 227 

4 IMPLEMENTATION OF THE WAKALAH BIL UJROH 
CONTRACT IN FINANCING PRODUCTS AT ISLAMIC 
FINANCIAL INSTITUTIONS 
Muhammad Fikri Auliaurrahman  
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

228 – 242 

5 DECONSTRUCTING MU’ASYARAH BI AL-MA’RUF: TOWARD A 
GENDER-JUST FRAMEWORK OF ISLAMIC FAMILY LAW 
Lina Nur Anisa 
Institut Agama Islam Ngawi 

243 – 266 

6 EKSISTENSI DAN PERKEMBANGAN KELEMBAGAAN HUKUM 
ISLAM DI INDONESIA 
Hasbi Umar, Husin Bafadhal, Reza Rahmatullah 
Universitas Islam Negeri Sulthan Thaha Saifuddin Jambi 

267 – 278 

7 FROM FORMAL VALIDITY TO ETHICAL ACCOUNTABILITY: 
GOOD FAITH IN SHARIA ELECTRONIC CONTRACTS UNDER 
INDONESIAN LAW 
Sigit Nurhadi Nugraha, Abdul Rachmad Budiono, Budi Santoso, Rachmi 
Sulistyarini  
Fakultas Hukum Universitas Brawijaya, Malang, Indonesia 

279 – 303 

8 LEGAL PROTECTION FOR PARTIES WHEN MPD FAILS TO 
COLLECT NOTARIAL PROTOCOLS 
Adinda Mellinia Aurel, Herlindah, Imam Rahmat Sjafi’i 
Universitas Brawijaya Malang, Indonesia 

304 – 326 

9 REVIEW OF ISLAMIC LAW AND LAW NO. 1 OF 1974 AND 
CONSTITUTIONAL COURT DECISION NO. 46/PUU-VIII/2010 
CONCERNING SIRI MARRIAGE LAW: THE POSITION OF 
WIVES, CHILDREN AND PROPERTY 
Syaiful Bakri, Muhammad Abrori  
Sekolah Tinggi Ilmu Syari’ah Darul Falah Bondowoso 

327 – 341 



10 SHARIA ECONOMIC LAW ON THE GROWTH OF MICRO, 
SMALL, AND MEDIUM ENTERPRISES (UMKM) IN THE 
DIGITAL ERA 
Meisa Nur Safitri, Nabila Nurkhafiah, Siti Nurzihan, Afifaturrohmaniyah 
Universitas Islam Negri Sultan Maulana Hasanudin Banten, Indonesia 

342 – 355 

11 KONSEP KAFA’AH DALAM PRESPEKTIF IMAM MALIK DAN 
IMAM SYAFI’I: ANALISIS METODOLOGI USHUL FIKIH  
Nailil Maziyati, Luthfiyah 
Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang, Indonesia 

356 – 375 

12 IMPLIKASI NORMATIF DAN SOSIAL PERJANJIAN PRA-NIKAH 
PERSPEKTIF HUKUM KELUARGA ISLAM DI INDONESIA  
Suwito, Didit Darmawan, Saidah Fiddaroini Harun, Risma A’limathus 
Zuriah 
Universitas Sunan Giri Surabaya, Indonesia 

376 – 394 

13 THE BOYCOTT OF ISRAELI PRODUCTS FROM THE 
PERSPECTIVE OF SADZ AL-DZARAI’: A NORMATIVE 
ANALYSIS WITHIN ISLAMIC LAW 
Ai Samrotul Fauziah 
UIN Sunan Gunung Djati Bandung 

395 – 407 

14 ANALYSIS OF LEGAL POLICY IMPLEMENTATION AGAINST 
PERPETRATORS OF CHILD BULLYING  
Sulistina, Amilia Putri Kartika Sari, Efrilia Yusri, Arindy Sri Musdalifah 
Universitas Nurul Jadid Paiton Probolinggo, Indonesia 

408 – 424 

15 KAFA’AH DALAM PERKAWINAN PERSPEKTIF MAQASID AL-
SYARI’AH (Studi Kasus pada Pesantren Darul Ma’sum dan Yayasan 
Darussalam Kabupaten Probolinggo) 
Muhamad Agus Salim, Fauziyah Putri Meilinda  
Institut Ahmad Dahlan Probolinggo, Indonesia 

425 – 439 

16 PERLINDUNGAN HUKUM TERHADAP FENOMENA 
PERKAWINAN SIRI DIBAWAH UMUR TANPA WALI DI 
KABUPATEN LUMAJANG 
Uswatun Hasanah, Fauziyah Putri Meilinda  
Institut Ahmad Dahlan Probolinggo 

440 – 453 

17 THE GENEALOGY OF TAQNĪN AL-AHKĀM AND ITS INITIAL 
IMPLEMENTATION IN THE OTTOMAN EMPIRE 
Alby Labib Halbana Bunyamin, Abdul Mufti Albasyari   
UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia; Institut Nahdlatul Ulama 
Ciamis, Indonesia 

454 – 468 

18 RAISING THE MARRIAGE AGE, RAISING DISPENSATIONS? 
EVIDENCE FROM THE MALANG RELIGIOUS COURT AFTER 
CONSTITUTIONAL COURT DECISION NO. 22/PUU-XV/2017 
Risma Nur Arifah, Mohd Nurhusairi Bin Mat Hussin, Erik Sabti 
Rahmawati, Anggreani Kharimatuz Zahro 
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia; 
Universiti Malaya, Malaysia 

469 – 483 

19 JURIDICAL REVIEW OF MARRIAGE CONTRACTS FOR 
PREGNANT WOMEN IN ISLAMIC LAW AND NATIONAL LAW 
Yurizka Syahdani Nst, Uswatun Hasanah 
Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary 
Padangsidimpuan, Indonesia 

484 – 501 

 



Hakam : Journal of Islamic Law Studies and Islamic Economic Law  
This journal is an open-access article under a CC BY-NC-SA 4.0 International License. © 2025, the author(s) 

 
Volume 9 Number 2 (December 2025) | Pages 376 – 394 

Doi: https://doi.org/10.33650/jhi.v9i2.13291  
Submitted: 15 November 2025 | Revised: 30 November 2025 | Accepted: 21 December 2025 | Published: 31 December 2025 

 
 

IMPLIKASI NORMATIF DAN SOSIAL PERJANJIAN PRA-NIKAH 
PERSPEKTIF HUKUM KELUARGA ISLAM DI INDONESIA  

 
Suwito1, Didit Darmawan2, Saidah Fiddaroini Harun3, Risma A’limathus Zuriah4 

 Universitas Sunan Giri Surabaya, Indonesia 
Email : 1dr.suwito.sh@gmail.com, 2dr.diditdarmawan@gmail.com, 3royniesaydha@gmail.com, 

4risma7628@gmail.com   

 

ABSTRACT 

Prenuptial agreements are legal instruments for regulating property ownership, the rights and obligations of 
husband and wife, and protecting family interests in Indonesian Muslim society. Although legitimized through 
the Marriage Law and its implementing regulations, their implementation remains controversial due to social 
constructs linking them to mistrust before marriage. This study aims to examine the normative and social 
implications of prenuptial agreements within the framework of Islamic family law in Indonesia. The method 
used is normative juridical through a statutory, conceptual, and case-based approach to relevant religious court 
decisions with legal material in the Marriage Law in conjunction with Law Number 16 of 2019 and 
Constitutional Court Decision Number 69/PUU-XIII/2015. The results of this study indicate that prenuptial 
agreements legally provide certainty regarding property status, financial support responsibilities, and third-party 
protection. Socially, these agreements are used to promote transparency, equality, and accountability within the 
household. However, they are still negatively stigmatized as a sign of mistrust between partners. This implies 
that improving public legal literacy and standardizing the wording and recording of agreements in official 
institutions is crucial. Therefore, from the perspective of Islamic law and Indonesian national law, a prenuptial 
agreement can be considered not only as a legal contract, but also as a tool to increase the values of justice, 
welfare, and strength of the family. 

Keywords : Prenuptial Agreement, Islamic Family Law, Normative Jurisprudence, Compilation of Islamic Law, Legal and 
Social Implications  

ABSTRAK 

Perjanjian pra-nikah merupakan instrumen hukum untuk mengatur kepemilikan harta, kedudukan hak dan 

kewajiban suami-istri, serta perlindungan kepentingan keluarga dalam masyarakat Muslim Indonesia. 

Walaupun telah memperoleh legitimasi melalui Undang-Undang Perkawinan dan peraturan 

pelaksanaannya, implementasinya masih menimbulkan kontroversi karena berhadapan dengan konstruksi 

sosial yang mengaitkannya dengan ketidakpercayaan sebelum pernikahan. Penelitian ini bertujuan 

menelaah implikasi normatif dan sosial perjanjian pra-nikah dalam kerangka hukum keluarga Islam di 

Indonesia. Metode yang digunakan ialah yuridis normatif melalui pendekatan undang-undang, konseptual, 

dan kasus terhadap putusan pengadilan agama yang relevan dengan bahan hukum Undang-Undang 

Perkawinan jo. Undang-Undang Nomor 16 Tahun 2019 dan Putusan Mahkamah Konstitusi Nomor 

69/PUU-XIII/2015. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa perjanjian pra-nikah secara hukum 

memberikan kepastian tentang status harta, tanggung jawab nafkah, dan perlindungan pihak ketiga. Secara 

sosial, perjanjian ini digunakan untuk mempromosikan transparansi, kesetaraan, dan akuntabilitas dalam 

rumah tangga. Namun, mereka masih distigma negatif sebagai tanda ketidakpercayaan pasangan. 

Implikasinya peningkatan literasi hukum masyarakat dan standarisasi redaksi dan pencatatan perjanjian di 

lembaga resmi sangat penting. Oleh karena itu, dari sudut pandang hukum Islam dan hukum nasional 

Indonesia, perjanjian pra-nikah dapat dianggap sebagai bukan hanya kontrak hukum, tetapi juga sebagai 

alat untuk meningkatkan nilai keadilan, kemaslahatan, dan kekuatan keluarga.  

Kata Kunci: Perjanjian Pra-Nikah, Hukum Keluarga Islam, Yuridis Normatif, Kompilasi Hukum Islam, 
Implikasi Hukum dan Sosial 

Published by Islamic Faculty of Nurul Jadid University, Probolinggo, Indonesia. 
online access at https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam  
e-ISSN 2580-8052 | p-ISSN 2829-5803 

https://doi.org/10.33650/jhi.v9i2.13291
mailto:1dr.suwito.sh@gmail.com
mailto:2dr.diditdarmawan@gmail.com
mailto:royniesaydha@gmail.com3
mailto:risma7628@gmail.com
https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam


Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
377  

 

INTRODUCTION  

Dalam perjalanan sejarahnya, institusi perkawinan selalu memegang peran penting 

sebagai fondasi awal pembentukan masyarakat yang harmonis. Perkawinan berfungsi sebagai 

pemenuhan kebutuhan biologis dan emosional sekaligus sebagai bentuk komitmen untuk 

menjalankan nilai-nilai moral, sosial, dan spiritual dalam kehidupan sehari-hari. Kesadaran 

akan berbagai dimensi dalam pernikahan mendorong masyarakat untuk terus menyesuaikan 

pemahaman serta praktiknya dengan perkembangan zaman, tanpa mengabaikan esensi tujuan 

luhur dari perkawinan itu sendiri.1 

Sebagai sebuah ikatan sakral sekaligus institusi sosial, perkawinan dalam Islam 

menyatukan dua individu dan membangun tatanan keluarga yang berlandaskan keimanan, 

keadilan, dan kemaslahatan. Di tengah perubahan lanskap sosial-ekonomi dan hukum yang 

kian dinamis, relasi suami-istri dituntut semakin transparan, akuntabel, dan adaptif terhadap 

kompleksitas kepemilikan serta pengelolaan harta—terutama karena keberadaan instrumen 

hukum seperti perjanjian pra-nikah.2 

Dalam kerangka itu, instrumen-instrumen pengaturan pra-perkawinan yang selama 

tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip syariah menjadi upaya preventif untuk menjaga 

hak, menata kewajiban, dan meminimalkan potensi sengketa.3 Adanya kebutuhan akan 

kepastian normatif dan etika bermuamalah memunculkan perbincangan mengenai 

pengaturan yang disepakati sebelum akad nikah menjadi relevan untuk dipertimbangkan 

sebagai bagian dari ikhtiar menghadirkan keluarga yang harmonis dan berkeadilan. 

Dalam beberapa tahun terakhir, wacana mengenai perjanjian pra-nikah (prenuptial 

agreement) semakin mengemuka di kalangan pasangan Muslim Indonesia. Peningkatan literasi 

finansial, diversifikasi aset (termasuk aset digital), dan naiknya partisipasi perempuan dalam 

ekonomi mendorong kebutuhan pengaturan yang lebih jelas terkait pengelolaan harta, 

pembagian peran nafkah, dan mitigasi risiko usaha dalam rumah tangga.4 

 
1 N D Aliyah et al., “Legal Analysis of Marriage Contracts through Video Calls in the Perspective of Marriage 
Law and Islamic Law in Indonesia,” Legalis et Socialis Studiis 1, no. 1 (2023): 45–61. 
2 S Mutmainah and A F N Fuad, “Prenuptial Agreement Dalam Perspektif Hukum Islam,” Innovative: Journal of 
Social Science Research 4, no. 3 (2024): 8784–92; N Nurillah, “Tinjauan Yuridis Perjanjian Pra Nikah Dalam 
Perspektif Hukum Islam Dan Hukum Positif Indonesia,” Jurnal Ilmiah Wahana Pendidikan 9, no. 2 (2023): 
427–36. 
3 W A Pratama, “Eksistensi Perjanjian Pra Nikah Dalam Perspektif Hukum Islam Indonesia,” Tasamuh: Jurnal 
Studi Islam 17, no. 1 (2025): 92–104. 
4 M A Pratama et al., “Perjanjian Pranikah Dalam Perspektif Hukum Perdata Di Indonesia,” As-Syirkah: 
Islamic Economic and Financial Journal 3, no. 3 (2024): 1556–65; Nurillah, “Tinjauan Yuridis Perjanjian Pra Nikah 
Dalam Perspektif Hukum Islam Dan Hukum Positif Indonesia.” 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
378  

 

Di lingkungan masyarakat Muslim, praktik pernikahan kerap diiringi tradisi taklik 

talak dan kesepakatan adat (‘urf), namun belum seluruhnya terintegrasi dengan perjanjian pra-

nikah yang eksplisit dan terdokumentasi. Dalam perkawinan kedua/ketiga, perkawinan beda 

wilayah, atau pasangan dengan usaha keluarga/UMKM, kebutuhan pengaturan harta dan 

tanggungjawab utang menjadi lebih mendesak untuk mencegah sengketa pasca-cerai atau 

kematian. 

Secara nasional, hukum positif mengakui perjanjian perkawinan melalui Undang-

undang Perkawinan dan putusan peradilan yang memperluas waktu pembuatannya. 

Berdasarkan lingkup Agama Islam di Indonesia, Kompilasi Hukum Islam (KHI) 

memberikan ruang bagi perjanjian selama tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip syariat 

serta dicatat pada lembaga pencatat nikah, menegaskan pentingnya kepastian formil dan 

materiil. 

Dalam fikih, kaidah “ ًَّالْمُسْلِمُونَ عَلَى شُرُوطِهِمْ إِلَّا شَرْطاً أَحَلا حَراَمًا أوَْ حَرامَ حَلََل” menjadi 

pijakan normatif bagi kebolehan syarat/klausul, selama tidak melanggar substansi akad nikah 

dan ketentuan syariah. Mayoritas mazhab menerima syarat-syarat yang bersifat taqyīd 

(pembatasan) hak selama tidak menyalahi maqashid al-nikah, sedangkan syarat yang 

membatalkan esensi akad atau menghalalkan yang haram dianggap batal. 

Pertanyaan pokok yang muncul adalah apakah perjanjian pra-nikah diperbolehkan 

menurut hukum keluarga Islam, dan jika ya, apa batas materi yang boleh disepakati. Misalnya, 

pemisahan harta, pengelolaan pendapatan, tata kelola utang, transparansi keuangan, hingga 

klausul tertentu terkait poligami, domisili, pendidikan anak, dan mekanisme penyelesaian 

sengketa. 

Di lapangan, terjadi variasi pemahaman tentang perbedaan antara syarat sah, syarat 

fasid, dan syarat batal dalam akad nikah. Kurangnya standar redaksi, publikasi, dan 

pencatatan menimbulkan keraguan di peradilan agama mengenai daya ikat terhadap para 

pihak dan pihak ketiga, terutama dalam perkara harta bersama, nafkah, atau klaim kreditor. 

Secara prinsip, Islam mengakui kemandirian harta suami-istri; harta istri tetap 

miliknya dan suami berkewajiban memberi nafkah. Namun, dalam praktik Indonesia dikenal 

konsep harta bersama (dalam hukum nasional), yang dapat beririsan dengan prinsip syariah. 

Perjanjian pra-nikah berpotensi menjadi instrumen sinkronisasi agar pengelolaan harta 

selaras dengan kewajiban nafkah dan keadilan distribusi.D 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
379  

 

Dari kacamata maqāṣid al-syarī’ah, perjanjian pra-nikah dapat dilihat sebagai upaya 

menjaga harta (hifz al-mall), menjaga keturunan (hifz al-nasl), dan menjaga kehormatan (hifz 

al-ird) melalui kejelasan hak-kewajiban. Penerapan prinsip maslahah, sadz al-dzarai’ 

(pencegahan mudarat), dan itikad baik menjadi tolok ukur kebolehan dan kelayakan klausul 

yang disepakati. 

Secara sosial, perjanjian pra-nikah kerap distigma sebagai tanda ketidakpercayaan.5 

Padahal, pada pasangan yang menjalankan usaha, memiliki aset lintas yurisdiksi, atau 

perbedaan penghasilan signifikan, dokumen ini berfungsi sebagai alat manajemen risiko dan 

transparansi. Tanpa edukasi, stigma dapat menghambat adopsi praktik yang sebenarnya 

melindungi kedua belah pihak. 

Ada kebutuhan kerangka normatif yang tegas mengenai kebolehan, batas materi, 

syarat formil, dan konsekuensi perjanjian pra-nikah dalam perspektif hukum keluarga Islam 

Indonesia. Hal ini untuk menghindari kekosongan pedoman dan disparitas putusan peradilan 

agama yang berdampak pada kepastian hukum. 

Selain kepastian normatif, diperlukan pedoman operasional untuk pencatatan di 

KUA, standardisasi redaksi, dan integrasi dengan administrasi peradilan agar perjanjian diakui 

dan dieksekusi efektif. Standarisasi akan mengurangi sengketa, mempercepat proses 

pembuktian, dan meminimalkan biaya perkara. 

Meskipun demikian, beberapa penelitian telah membahas perjanjian pra-nikah dari 

sudut pandang fikih maupun yuridis. Misalnya , penelitian Filma Tamengkel (2015), Dampak 

Yuridis Perjanjian Pra Nikah Ditinjau dari Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974, yang 

memeriksa dasar hukum dan konsekuensi yuridisnya, dan Ahmad Assidik (2017), Tinjauan 

Hukum Islam dan Hukum Positif terhadap Perjanjian Pra Nikah atau Perjanjian Pra Nika  

Tetapi penelitian ini lebih banyak fokus pada validitas hukum atau keabsahan formal daripada 

mempelajari bagaimana norma-norma tersebut dipahami, dipraktikkan, dan direspons dalam 

komunitas Muslim di Indonesia. 

Di sisi empiris, misalnya, penelitian Praktek Perjanjian Pranikah di Tinjau dalam 

Perspektif Undang-Undang Perkawinan (Studi Kasus KUA Tampan Kota Pekanbaru 2024) 

oleh Nur Aini Syafitri menunjukkan bahwa praktik pranikah masih rendah di masyarakat dan 

seringkali tidak sesuai dengan prosedur resmi dibuat tanpa notaris atau pencatatan di KUA. 

Namun, penelitian tersebut tetap bersifat deskriptif tanpa mengaitkan pelanggaran prosedur 

 
5 Z N Ozkaya, “Transformative Patterns in Modern Family Structures and Their Influence on Contemporary 
Social Cohesion,” Journal of Social Science Studies 2, no. 1 (2022): 277–82. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
380  

 

dengan kekuatan mengikat hukum, konsekuensi terhadap pihak ketiga, atau dampak sosial-

kultural. Dengan demikian, terdapat kekosongan penelitian yang mengintegrasikan analisis 

terhadap regulasi hukum, konsep hukum/fikih, serta praktik hukum nyata dalam satu 

kerangka komprehensif. 

Masih terdapat celah riset untuk memetakan jenis klausul yang dibolehkan menurut 

fikih dan KHI, indikator klausul bermasalah, serta implikasi sosial seperti keseimbangan relasi 

kuasa dalam rumah tangga. Penelitian ini diharapkan menyusun parameter yang praktis dan 

sesuai syariah untuk menjadi rujukan bagi pasangan Muslim, penghulu, dan hakim. 

Rumusan masalah yang dapat ditetapkan adalah (1) apakah perjanjian pra-nikah 

diperbolehkan dalam perspektif hukum keluarga Islam dan bagaimana dasar hukumnya 

menurut Kompilasi Hukum Islam serta fikih klasik? (2) apa implikasi hukum dan sosial dari 

pelaksanaan perjanjian pra-nikah bagi pasangan Muslim di Indonesia, khususnya terkait 

pengelolaan harta serta hak dan kewajiban suami-istri? 

 
RESEARCH METHOD  

Penelitian ini menggunakan jenis analisis yuridis normatif (doctrinal research) yang 

berfokus pada norma tertulis dan doktrin hukum. Pendekatan yang digunakan meliputi: a) 

Pendekatan perundang-undangan untuk menelaah pengaturan perjanjian pra-nikah dalam 

Kompilasi Hukum Islam (KHI), Undang-Undang Perkawinan beserta perubahannya, dan 

peraturan terkait. Tujuannya untuk menilai dasar hukum, ruang lingkup, dan kekuatan 

mengikat perjanjian pra-nikah; b) Pendekatan konseptual untuk mengurai asas-asas syariah 

(maqashid Syariah, maslahah, sadz dzarai’) dan prinsip hukum keluarga Islam yang relevan. 

Pendekatan ini memungkinkan penarikan makna filosofis dan tujuan syariat terhadap 

keberadaan perjanjian pra-nikah; dan c) Pendekatan kasus (case approach) melalui analisis 

putusan pengadilan yang signifikan, khususnya Putusan Mahkamah Konstitusi No. 69/PUU-

XIII/2015, sejauh bersinggungan dengan prinsip perjanjian perkawinan.6 Integrasi ketiga 

metode ini memungkinkan pemetaan yang menyeluruh tentang hubungan antara norma 

hukum, gagasan fikih, dan kenyataan praktik peradilan. Hal ini memungkinkan evaluasi yang 

lebih objektif mengenai posisi, kekuatan mengikat, dan dampak perjanjian sosial pra-nikah 

dalam hukum keluarga Islam di Indonesia. 

 
6 Peter Mahmud Marzuki, Penelitian Hukum (Jakarta: Kencana, 2016); Soerjono Soekanto and Sri Mamudji, 
Penelitian Hukum Normatif: Suatu Tinjauan Singkat (Jakarta: Rajagrafindo Persada, 2014); J Ibrahim, Teori Dan 
Metodologi Penelitian Hukum Normatif (Malang: Bayumedia, 2013). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
381  

 

Bahan hukum yang digunakan terdiri atas: (1) bahan hukum primer, yaitu KHI 

(Instruksi Presiden No. 1 Tahun 1991), Undang-Undang No. 1 Tahun 1974 tentang 

Perkawinan jo. Undang-Undang No. 16 Tahun 2019, Undang-Undang Jabatan Notaris, serta 

putusan-putusan Mahkamah Konstitusi dan Mahkamah Agung yang relevan; (2) bahan 

hukum sekunder berupa buku, monograf, artikel jurnal, dan komentar yurisprudensi terkait 

hukum keluarga Islam, perjanjian perkawinan, dan metodologi penelitian hukum; dan (3) 

bahan hukum tersier seperti kamus dan ensiklopedia hukum untuk mempertegas definisi 

operasional. Kriteria inklusi sumber meliputi relevansi langsung, otoritas akademik, dan 

kemutakhiran; sedangkan sumber yang tidak terverifikasi atau tidak memiliki kredibilitas 

akademik dikecualikan (Marzuki, 2016; Soekanto & Mamudji, 2014).7 

Pengumpulan bahan dilakukan melalui studi literatur sistematis dengan penelusuran 

pada pangkalan data dan repositori resmi, serta basis data ilmiah (mis. Google Scholar dan 

SINTA). Analisis data dilakukan secara kualitatif terhadap norma yang mengatur perjanjian 

pra-nikah dalam hukum keluarga Islam dan hukum positif Indonesia. Hasil analisis 

diharapkan menghasilkan parameter interpretatif dan rekomendasi normatif-operasional bagi 

praktik perjanjian pra-nikah yang syar’i, sah, dan efektif.8 

 

PERJANJIAN PRA-NIKAH DALAM HUKUM KELUARGA ISLAM  

Dalam lingkup sosial-keagamaan, pernikahan tidak hanya dilihat sebagai hubungan 

emosional dan biologis semata, melainkan juga merupakan perjanjian yang memiliki 

konsekuensi hukum dan spiritual. Dinamika masyarakat modern menuntut agar praktik-

praktik keagamaan, termasuk pernikahan, mampu menjawab tantangan zaman serta 

kebutuhan individu yang semakin beragam.9 Oleh karena itu, pemahaman mengenai aspek 

hukum dan aturan syariah dalam pernikahan menjadi sangat penting, agar setiap pasangan 

dapat menjalani kehidupan rumah tangga dengan pondasi yang kuat dan terarah. 

Perjanjian sebelum menikah, yang disebut dalam fikih sebagai “syarat dalam akad 

nikah”, diakui selama memenuhi syarat dan rukun yang sah dari perjanjian sesuai dengan 

syariat Islam. Hal ini membuktikan bahwa sistem hukum Islam adaptif terhadap kebutuhan 

spesifik pasangan dengan tetap berlandaskan norma-norma religius yang berlaku.10  

 
7 Marzuki, Penelitian Hukum; Soekanto and Mamudji, Penelitian Hukum Normatif: Suatu Tinjauan Singkat. 
8 Marzuki, Penelitian Hukum; Soekanto and Mamudji, Penelitian Hukum Normatif: Suatu Tinjauan Singkat. 
9 A Assayuthi, M Mujito, and W Evendi, “Social Construction of Gender, Regulatory Bias, and Inequality of 
Rights in Modern Family Law Systems,” Journal of Social Science Studies 3, no. 1 (2023). 
10 Ibnu Qudaman, Al-Mughni. (Kairo: Darul Alamiyah, 2016). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
382  

 

Rukun akad terdiri dari pihak-pihak yang bertransaksi, ijab kabul, dan objeknya, 

sementara syarat sah akad mencakup objeknya jelas, persetujuan kedua belah pihak, 

kemampuan pelaku, dan sesuai dengan prinsip syariah. Pemenuhan unsur-unsur ini 

memberikan kepastian hukum serta perlindungan hak dan kewajiban bagi pihak-pihak yang 

terlibat dalam suatu perjanjian.11 

Setiap transaksi dalam hukum Islam bergantung pada akad, termasuk pernikahan.12 

Dengan demikian, akad berfungsi sebagai fondasi yang melegitimasi hubungan hukum antara 

para pihak dan objek akad secara formal. Menurut pandangan fikih, akad memiliki 

persyaratan untuk diakui secara hukum. Hal ini menegaskan pentingnya struktur hukum yang 

sistematis agar tercipta ketertiban dan keadilan dalam setiap transaksi keperdataan umat 

Muslim. Persyaratan ini termasuk adanya ijab dan qabul serta adanya pihak-pihak yang 

memiliki kekuatan hukum dalam transaksi.13  

Dengan adanya syarat ini, setiap perjanjian dapat mencegah terjadinya 

penyalahgunaan atau ketidakjelasan status hukum di kemudian hari. Situasi seperti ini, 

kontrak pranikah dapat dianggap sebagai jenis perjanjian yang mengatur hak dan tanggung 

jawab pasangan suami istri. Perjanjian pranikah berkontribusi terhadap transparansi dan 

pengelolaan hubungan domestik yang lebih terukur. Kontrak ini harus dibuat dengan 

mempertimbangkan prinsip-prinsip syariah. Asas ini menegaskan bahwa setiap bentuk 

perjanjian tidak boleh bertentangan dengan nilai-nilai keadilan dan kemaslahatan bersama. 

Akibatnya, sangat penting untuk memahami persyaratan ini saat diterapkan dalam praktik 

perjanjian pranikah di Indonesia.14 Pemahaman yang komprehensif akan menjamin integrasi 

norma syariah dengan sistem hukum nasional dalam perlindungan pernikahan. 

 Berdasarkan Kompilasi Hukum Islam (KHI) dan fikih klasik, perjanjian pra-nikah 

atau sering disebut perjanjian perkawinan diperbolehkan dalam hukum keluarga Islam. 

Kebolehan ini bertujuan untuk memberikan kepastian hukum dan perlindungan terhadap 

hak-hak suami istri, terutama terkait harta benda. Karena memengaruhi keabsahan syariat 

dan norma sosial yang berlaku di masyarakat, kebolehan perjanjian pranikah dari sudut 

pandang hukum keluarga Islam menjadi isu penting. Sebuah akad nikah dianggap sah dalam 

hukum Islam jika memenuhi rukun dan syarat-syaratnya. Akad nikah juga dapat memuat 

 
11 Qudaman. 
12 S A Busari, “Nuptial Agreement in Muslim Marriage: A Juristic Analysis,” Jurnal Fiqh 21, no. 1 (2024): 1–18. 
13 Busari. 
14 A Qosim, “Perjanjian Perkawinan Dalam Upaya Mencegah Perceraian Perspektif Hukum Islam,” Tabsyir: 
Jurnal Dakwah Dan Sosial Humaniora 2, no. 4 (2021): 9–19. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
383  

 

klausul-klausul lain, asalkan tidak bertentangan dengan hukum syariat. Landasan normatif 

yang paling sering dirujuk adalah kaidah fikih “ ِشَرْطاًِأَحَلاِحَرَامًاِأَوِْحَرامَِحَلََلًَِّالْمُسْلِ  مُونَِعَلَىِشُرُوط ه مِْإ لَّا ”, 

yang berarti bahwa umat Islam terikat oleh syarat-syarat yang mereka buat, kecuali syarat-

syarat tersebut membolehkan yang haram atau melarang yang halal.15  

Menurut hukum Islam, sahnya suatu akad, termasuk perjanjian pranikah, ditentukan 

oleh pemenuhan syarat dan rukun akad (Ubaidillah, 2025).16 Mekanisme ini menunjukkan 

bahwa legalitas perjanjian dalam Islam sangat bergantung pada kepatuhan prosedural dan 

kekuatan substansi kesepakatan. Rukun akad meliputi ijab dan kabul, pihak yang bertransaksi, 

dan objek akad. Keberadaan unsur-unsur ini merupakan struktur fundamental transaksi yang 

menjamin keabsahan suatu perjanjian dalam perspektif hukum. Ketentuan ini termasuk 

kemampuan para pihak yang bertransaksi untuk melakukan transaksi, kemampuan mereka 

untuk mencapai persetujuan tanpa tekanan, dan kehalalan serta kejelasan dari objek 

transaksi.17 Adanya persyaratan tersebut memberikan jaminan keadilan dan perlindungan hak 

kepada para pihak yang terlibat dalam kontrak. Menurut fikih, perjanjian pranikah dianggap 

sah hanya jika tidak bertentangan dengan prinsip syariat.18 Proses validasi ini mendukung 

integritas norma-norma agama untuk mengatur hubungan privat. Para ulama setuju bahwa 

perjanjian pranikah diperbolehkan asalkan mendukung maqashid syariah (tujuan 

pernikahan), seperti menjaga kesejahteraan pasangan. Hal tersebut menandakan perjanjian 

pranikah dapat menjadi instrumen hukum yang mempromosikan keseimbangan dan harmoni 

dalam rumah tangga.19 

Namun, perjanjian yang mengatur larangan memiliki anak atau pembagian aset 

menjadi subjek diskusi. Permasalahan ini mencerminkan adanya dinamika antara kebutuhan 

individual pasangan dan batasan normatif hukum agama dalam praktik perkawinan. Karena 

perjanjian itu mengubah karakter akad nikah sebagai perjanjian yang tidak bersyarat, beberapa 

ulama menganggapnya bertentangan dengan syariat.20 Perdebatan tersebut menjelaskan 

 
15 Mutmainah and Fuad, “Prenuptial Agreement Dalam Perspektif Hukum Islam.” 
16 A Ubaidillah, “Untung Rugi Perjanjian Pra Nikah: Analisis Yuridis Islam Dan Hukum Positif,” Qonuni: 
Jurnal Hukum Dan Pengkajian Islam 3, no. 2 (2023): 1–11. 
17 E Gresnia, “Hukum Perjanjian Pranikah Dalam Pandangan Hukum Perdata,” Al-Bahts: Jurnal Ilmu Sosial, 
Politik, Dan Hukum 2, no. 1 (2024): 62–70. 
18 A D N Dziddan, “Perjanjian Pranikah Dan Akibat Hukumnya Ditinjau Dari Perspektif Hukum Nasional” 
(Fakultas Hukum Universitas Muhammadiyah Surakarta, 2017). 
19 M L Hakim, “Fiqh Sosial Perspective on Prenuptial Agreements: Harmonizing the Tradition and 
Modernity in Muslim Communities,” Santri: Journal of Pesantren and Fiqh Sosial 5, no. 2 (2024): 185–98. 
20 N Fadila, M Arif, and A Putera, “Pre Marital Agreement in Islamic Legal Perspective,” Islamic Law and Local 
Wisdom 1, no. 1 (2025). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
384  

 

pentingnya kehati-hatian untuk membuat klausul pranikah agar tetap selaras dengan prinsip 

dasar pernikahan dalam Islam.  Hal ini menjadi masalah utama untuk menyelaraskan hukum 

Islam dengan tuntutan masyarakat modern. Proses penyesuaian ini menunjukkan perlunya 

dialog yang berkelanjutan antara otoritas keagamaan dan perkembangan kebutuhan sosial 

dalam kehidupan berkeluarga. 

 Sebagian besar ulama dari mazhab Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan Hanbali sepakat bahwa 

taqyīd al-haqq (pembatasan hak) dalam akad nikah dapat diterima selama tidak bertentangan 

dengan maqasid al-nikah, yaitu melindungi anak, kehormatan, dan kelangsungan rumah 

tangga.21 Misalnya, jika bersifat sukarela, ketentuan-ketentuan yang berkaitan dengan 

pembatasan poligami, persyaratan tempat tinggal, atau prosedur pembagian tugas keuangan 

dapat diterima, apabila syarat-syarat fasid atau bahkan bāṭil adalah syarat-syarat yang 

bertentangan dengan asas-asas perkawinan, termasuk menghapus kewajiban membayar 

nafkah atau menolak ikatan suami-istri. Oleh karena itu, perjanjian pranikah umumnya 

diterima oleh fikih tradisional selama ketentuan-ketentuan yang disepakati tidak bertentangan 

dengan hukum Islam atau ketentuan-ketentuan dalam akad. 

Hal ini didasarkan pada sumber hukum Islam yaitu Al-Qur’an dan Hadits yang 

mendorong terwujudnya kebaikan dan keadilan dalam pernikahan. Contohnya: 

انا  يََيٓها الاذِينَ اٰمنُوا لَّتٔاكلُوا امَْوَالَكٌمْ بينكم بالباطل اِلَّ انْ تكون تجارةً عنْ تراضٍ منكم ولَّتقتلوا انفسكم،  
 ( 29)النساء :  الله كان بكم رحيماً 

Wahai orang-orang yang beriman, janganlah kamu memakan harta sesamamu dengan cara 
yang batil (tidak benar), kecuali berupa perniagaan atas dasar suka sama suka di antara kamu. 
Janganlah kamu membunuh dirimu. Sesungguhnya Allah adalah Maha Penyayang kepadamu. 
(QS. An-Nisa’: 29) (Kemenag RI, 2010). 

 
Perjanjian pranikah dianggap sebagai pendukung maqashid syariah, yaitu tujuan 

syariah untuk melindungi agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta, perjanjian pranikah. 

Menurut ulama kontemporer seperti Yusuf Al-Qaradawi, perjanjian pranikah dapat 

membantu mencegah konflik setelah pernikahan, asalkan isi perjanjian tidak mengganggu 

tujuan utama pernikahan, yaitu mewujudkan kehidupan yang harmonis dan damai. 

 Kompilasi Hukum Islam (KHI), yang dikeluarkan melalui Instruksi Presiden Nomor 

1 Tahun 1991, memberikan landasan hukum bagi perjanjian pranikah dalam hukum keluarga 

Islam Indonesia. Suami istri dapat membuat perjanjian pranikah sepanjang tidak 

 
21 Nurillah, “Tinjauan Yuridis Perjanjian Pra Nikah Dalam Perspektif Hukum Islam Dan Hukum Positif 
Indonesia.” 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
385  

 

bertentangan dengan hukum Islam, sesuai Pasal 45 KHI. Selain itu, Pasal 47 mengamanatkan 

agar perjanjian tersebut sah secara hukum, perjanjian tersebut harus didokumentasikan dalam 

akta nikah. Melalui dua syarat utama isi perjanjian tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip 

syariah dan dicatat secara resmi untuk menjamin kepastian hukum KHI dengan demikian, 

secara tegas melegitimasi keberadaan perjanjian pranikah. 

 Adapun dalam hukum positif Indonesia, pengakuan terhadap perjanjian pra-nikah 

termuat dalam Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan yang kemudian 

diubah dengan Undang-Undang Nomor 16 Tahun 2019, serta dipertegas dengan Putusan 

Mahkamah Konstitusi Nomor 69/PUU-XIII/2015. Putusan MK tersebut memperluas 

makna perjanjian perkawinan sehingga tidak hanya dapat dibuat sebelum pernikahan, tetapi 

juga selama berlangsungnya perkawinan. Hal ini memperlihatkan adanya sinkronisasi antara 

prinsip syariah, hukum Islam positif melalui KHI, dan hukum nasional untuk memberikan 

legitimasi terhadap praktik perjanjian pra-nikah.22 

 Dalam pasal 29 UU No. 1 Tahun 1974 mengatur perjanjian pranikah, yang harus 

dibuat dalam bentuk tulisan sebelum pernikahan dan disetujui oleh petugas pencatat 

pernikahan.  Selain itu, Pasal 1320 KUH Perdata mengacu pada keabsahan kontrak ini. Pasal 

ini menjelaskan syarat sahnya kontrak, termasuk kesepakatan, kemampuan para pihak, objek 

tertentu, dan alasan yang tidak melanggar hukum. 

 Secara teoritis, hak-hak pasangan dilindungi oleh perjanjian pranikah, terutama dalam 

hal pembagian harta dan tanggung jawab finansial. Perlindungan ini memungkinkan 

terwujudnya kepastian hukum untuk mengatur hak dan kewajiban suami istri secara 

transparan.23 

 Namun, ketidaksesuaian hukum seperti ketidaksesuaian antara isi kontrak dan 

kepentingan publik sering terlihat di pengadilan. Fenomena tersebut merefleksikan adanya 

tantangan untuk menyeimbangkan norma privat individual dengan asas keadilan sosial di 

lingkungan masyarakat.24 Misalnya, pengadilan sering menganggap kesepakatan larangan 

bekerja terhadap salah satu pasangan, karena dianggap tidak sah dan melanggar prinsip 

keadilan.25 Dinamika ini menegaskan bahwa lembaga peradilan memiliki peran penting 

 
22 Pratama, “Eksistensi Perjanjian Pra Nikah Dalam Perspektif Hukum Islam Indonesia.” 
23 S I Hartini, “Legal Protection of Marriage Agreements for Husband and Wife,” Awang Long Law Review 7, 
no. 1 (2024): 82–87. 
24 A Damayanti, “Legal Certainty of Marriage Agreements Made Before Marriage and Their Implications 
After Divorce,” Sociological Jurisprudence Journal 7, no. 1 (2024): 15–22. 
25 Y F Syami, “Perjanjian Pra Nikah Menurut Hukum Keluarga Islam” (Fakultas Syari’ah UIN Raden Intan 
Lampung, 2023). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
386  

 

sebagai penjaga nilai-nilai keadilan dan ketertiban dalam masyarakat. 

 Dalam pasal 29 UU No. 1 Tahun 1974 juga menyatakan bahwa pernikahan dianggap 

sah dalam hukum positif jika dilakukan sesuai dengan ketentuan agama dan kepercayaan 

masing-masing pihak.26 Kesesuaian antara aturan negara dan tradisi keagamaan menjadi 

penentu utama legalitas perkawinan di Indonesia. Ini menunjukkan bahwa untuk memastikan 

bahwa hukum Islam dan hukum positif selaras dalam pernikahan, perjanjian pranikah harus 

mempertimbangkan kebiasaan agama yang diikuti oleh setiap calon mempelai. Harmonisasi 

aturan ini berperan penting untuk menjaga integrasi nilai-nilai hukum dan sosial di tengah 

masyarakat yang plural. Namun, ada juga kemungkinan konflik terjadi, terutama dalam kasus 

pernikahan antara agama. Realitas ini menimbulkan kebutuhan akan solusi yang adaptif ketika 

perbedaan prinsip hukum dan keyakinan saling bertemu dalam praktik keperdataan. Hukum 

Islam melarang jenis pernikahan ini, sementara hukum positif memungkinkan interpretasi 

yang lebih luas. Perbedaan norma tersebut menjadi tantangan khusus untuk mencari titik 

temu yang adil dan tidak diskriminatif bagi seluruh warga negara. 

 Oleh karena itu, jelas bahwa pasangan Muslim memiliki pilihan untuk membuat 

perjanjian pranikah dengan menggunakan fikih klasik dan Kompilasi Hukum Islam (KHI). 

Perbedaannya terletak pada proses formalisasi: Kompilasi Hukum Islam (KHI) juga 

menekankan perlunya pencatatan resmi untuk memberikan keabsahan hukum di hadapan 

negara, sementara fikih klasik lebih menekankan pada isi klausul yang tidak boleh 

bertentangan dengan syariat. Melalui ketentuan bahwa syarat-syarat perjanjian harus sesuai 

dengan maqashid al-syariah dan cita-cita keadilan dalam rumah tangga, hal ini 

menggambarkan bagaimana aturan-aturan syariat dan nilai-nilai positif Indonesia 

diselaraskan untuk memandang perjanjian pranikah sebagai dokumen hukum yang sah. 

 

IMPLIKASI HUKUM DAN SOSIAL PERJANJIAN PRA-NIKAH  

Perjanjian pra-nikah merupakan salah satu instrumen hukum yang kian mendapat 

perhatian dalam kehidupan rumah tangga pasangan Muslim di Indonesia. Kehadiran 

perjanjian ini bertujuan untuk melindungi hak-hak masing-masing pihak, dan sebagai upaya 

preventif untuk mengantisipasi potensi konflik terkait kepemilikan dan pembagian harta di 

kemudian hari. Selain menunjang ketertiban hukum, perjanjian pra-nikah menjadi wujud 

keterbukaan dan kesepakatan bersama antara suami dan istri untuk membangun keluarga 

 
26 M Hanifah, “Perkawinan Beda Agama Ditinjau Dari Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 Tentang 
Perkawinan,” Soumatera Law Review 2, no. 2 (2019): 297–308. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
387  

 

yang harmonis. Dinamika sosial yang terus berkembang menuntut adanya kepastian hukum, 

sehingga keberadaan perjanjian pra-nikah sangat relevan untuk menjawab kebutuhan 

masyarakat modern tanpa mengabaikan nilai-nilai syariah yang menjadi landasannya. 

 Implikasi hukum dan sosial dari pelaksanaan perjanjian pra-nikah terkait pasangan 

Muslim di Indonesia dapat dipahami melalui analisis sinkronisasi antara norma syariah, 

Kompilasi Hukum Islam (KHI), serta hukum positif Indonesia. Secara normatif, KHI 

memberikan ruang bagi pasangan untuk membuat perjanjian perkawinan selama tidak 

bertentangan dengan syariat, sebagaimana diatur dalam Pasal 45 yang menyatakan bahwa 

suami-istri dapat menyepakati perjanjian mengenai hal-hal tertentu yang tidak bertentangan 

dengan hukum Islam. Norma ini sejalan dengan Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 

tentang Perkawinan jo. Undang-Undang Nomor 16 Tahun 2019, serta Putusan Mahkamah 

Konstitusi Nomor 69/PUU-XIII/2015, yang menegaskan bahwa perjanjian perkawinan 

tidak hanya dapat dibuat sebelum akad nikah, tetapi juga pada saat maupun setelah 

perkawinan berlangsung. 

 Sistem hukum Indonesia, yang terdapat di dalam Undang-Undang Nomor 1 Tahun 

1974 tentang Perkawinan mengatur perjanjian perkawinan, yang mengalami beberapa 

perubahan signifikan setelah Undang-Undang Nomor 16 Tahun 2019 yang merupakan 

perubahan atas Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974.  Secara umum, perjanjian 

perkawinan adalah perjanjian tertulis yang dibuat oleh pasangan yang akan menikah sebelum 

menikah.  Tujuannya adalah untuk mengatur harta dan hak kewajiban dan para pihak selama 

perkawinan. Menurut ketentuan awal Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974, perjanjian 

perkawinan hanya dapat dibuat sebelum perkawinan dilangsungkan dan harus disetujui oleh 

Pegawai Pencatat Perkawinan agar memiliki kekuatan hukum mengikat bagi kedua belah 

pihak dan pihak ketiga. 

 Perubahan lain dalam Undang-Undang Nomor 16 Tahun 2019 adalah kesalahan dan 

perlindungan hukum bagi semua pihak.  Sepanjang tidak melanggar hukum yang berlaku, 

perjanjian dapat mengatur hal-hal lain yang disepakati selain pembagian harta.  Selain itu, 

dengan kesepakatan suami istri dan pengesahan pejabat penatat, perjanjian tersebut dapat 

dicabut atau diubah.  Oleh karena itu, hukum memberikan kesempatan yang lebih besar bagi 

pasangan untuk menata kehidupan rumah tangga mereka dengan lebih bebas dan sesuai 

dengan kebutuhan masing-masing pihak. 

Melalui perubahan ini, perjanjian perkawinan dipandang sebagai bentuk perlindungan 

hukum yang modern dan sah, bukan sekadar instrumen hukum bagi individu tertentu.  



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
388  

 

Undang-undang memberikan legitimasi penuh terhadap perjanjian yang dibuat oleh kedua 

belah pihak secara sukarela, sadar diri, dan bertanggung jawab.  Hal ini juga menunjukkan 

evolusi paradigma hukum perkawinan di Indonesia yang semakin menekan hak masing-

masing pasangan dan kesetaraan. 

 Dari perspektif implikasi hukum, keberadaan perjanjian pra-nikah memberikan 

kepastian terhadap pengelolaan harta suami-istri, baik berupa pemisahan maupun 

penggabungan harta, sesuai dengan kesepakatan para pihak. Hal ini penting mengingat dalam 

hukum nasional dikenal konsep harta bersar ma yang berpotensi menimbulkan sengketa 

pasca perceraian maupun kematian.27 Dengan adanya perjanjian pra-nikah, pasangan dapat 

menentukan sejak awal tata kelola harta, utang, maupun pembagian hasil usaha, sehingga 

posisi hukum masing-masing pihak lebih jelas dan terlindungi.28 Selain itu, perjanjian pra-

nikah juga berfungsi sebagai instrumen sinkronisasi antara kewajiban nafkah yang melekat 

pada suami menurut hukum Islam dengan prinsip keadilan distribusi harta dalam hukum 

nasional.29 

 Masalah harta bersama dalam perkawinan diatur dalam Pasal 85–87 Konmpilasi 

Hukum Islam (KHI). Pada pasal tersebut dinyatakan bahwa tidak ada percampuran antara 

harta suami dan istri karena perkawinan. Harta istri tetap dimiliki penuh oleh istri dan tidak 

berubah meskipun suami dan istri telah menikah. Rumah tangga tetap memiliki harta masing-

masing karena perjanjian pranikah menetapkan bahwa tidak ada kepemilikan harta bersama. 

Ketika perceraian terjadi dalam perjanjian pranikah, harta benda mereka dipisahkan, atau 

tidak ada harta gono-gini sama sekali. Ini menurut Instruksi Presiden Republik Indonesia 

Nomor 1 Tahun 1991 tentang Kompilasi Hukum Islam. 

 Selain itu, perjanjian pranikah memiliki hubungan dekat dengan aset umum. Relasi 

ini menunjukkan pentingnya perjanjian sebagai alat untuk menata kepemilikan dan tanggung 

jawab ekonomi dalam rumah tangga. Beberapa aturan dapat muncul dalam perjanjian 

perkawinan dan properti umum. Regulasi tersebut menciptakan batasan hukum yang jelas 

terkait hak dan kewajiban masing-masing pihak atas harta bersama. Perjanjian perkawinan 

memungkinkan pemisahan properti umum dari properti pribadi, dan mengatur distribusi aset 

umum ketika perceraian terjadi. Mekanisme ini berperan untuk memberikan keadilan dan 

 
27 S Sayuti, N D Aliyah, and R Mardikaningsih, “Legal Dynamics of Divorce, Transformation of Social 
Structure, and Protection of Women-Children in the Family Regulatory System,” Journal of Social Science Studies 
3, no. 1 (2023). 
28 Nurillah, “Tinjauan Yuridis Perjanjian Pra Nikah Dalam Perspektif Hukum Islam Dan Hukum Positif 
Indonesia.” 
29 Pratama, “Eksistensi Perjanjian Pra Nikah Dalam Perspektif Hukum Islam Indonesia.” 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
389  

 

perlindungan terhadap hak ekonomi individu setelah berakhirnya hubungan perkawinan. 

Misalnya, perjanjian perkawinan diterapkan di mana campuran keuntungan dan kehilangan 

antara suami dan istri terjadi ketika seorang wanita melahirkan anak.30 Penerapan perjanjian 

semacam ini mencerminkan kompleksitas dinamika keluarga yang memerlukan regulasi 

adaptif demi menjaga keseimbangan dalam hubungan pasangan. 

 Lebih jauh, keberadaan perjanjian pra-nikah memberikan implikasi pada 

perlindungan hukum terhadap pihak ketiga, khususnya kreditor. Adanya klausul pemisahan 

harta, kreditor memiliki kepastian mengenai harta mana yang dapat dijadikan jaminan. Hal 

ini sesuai dengan Putusan Mahkamah Konstitusi No. 69/PUU-XIII/2015 yang menekankan 

perlunya kejelasan subjek hukum dalam hubungan keperdataan pasangan suami-istri.31 

Demikian dapat disimpulkan, perjanjian pra-nikah melindungi hak pasangan, dan 

mendukung tertib hukum dalam hubungan dengan pihak luar. 

 Agar sah secara hukum, perjanjian pranikah harus memiliki dasar hukum yang kuat 

dan memenuhi persyaratan yang diatur dalam Kode Hukum Perdata. Perjanjian ini 

memberikan kepastian hukum bagi kedua belah pihak dan berfungsi sebagai alat hukum 

untuk mengatur pemisahan atau penyatuan harta dalam perkawinan. Perjanjian ini juga 

menjaga keadilan dan kesejahteraan dalam rumah tangga, meskipun harta dipisahkan. 

Putusan Mahkamah Konstitusi Nomor 69/PUU-XIII/2015 memperluas waktu pembuatan 

perjanjian pranikah. Sebelumnya, hanya dapat dibuat sebelum atau pada saat perkawinan 

dilangsungkan. Namun, berdasarkan keputusan ini, perjanjian pra-nikah dapat dibuat 

sebelum, selama, atau sebelum perkawinan.  Hal ini memberi pasangan fleksibilitas untuk 

mengubah harta mereka sesuai kebutuhan.32  

 Dari sisi implikasi sosial, perjanjian pra-nikah masih sering dipandang dengan stigma 

negatif, seolah-olah menjadi tanda kurangnya kepercayaan dalam hubungan rumah tangga. 

Padahal, dalam masyarakat modern, perjanjian pra-nikah dapat berfungsi sebagai instrumen 

manajemen risiko, terutama bagi pasangan yang memiliki usaha, aset lintas yurisdiksi, atau 

perbedaan signifikan dalam tingkat penghasilan. Penelitian Mutmainah dan Fuad (2024) 

menunjukkan bahwa perjanjian pra-nikah justru dipandang sebagai sarana untuk 

memperkuat transparansi dan akuntabilitas dalam rumah tangga, sehingga dapat mengurangi 

 
30 Y A D Sandra and A S C Nugraheni, “Implikasi Perjanjian Perkawinan Sebagai Perlindungan Harta 
Bersama Dan Hak Suami Istri Dalam Usaha CV,” Jembatan Hukum 1, no. 3 (2024): 126–38. 
31 Pratama et al., “Perjanjian Pranikah Dalam Perspektif Hukum Perdata Di Indonesia.” 
32 A H Shahab and F H Ridwan, “Analisis Perjanjian Perkawinan Sebelum Dan Sesudah Putusan Mahkamah 
Konstitusi Nomor 69/PUU-XII/2015,” Nusantara: Jurnal Ilmu Pengetahuan Sosial 8, no. 8 (2021): 2522–27. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
390  

 

potensi konflik di kemudian hari. 

 Selain itu, keberadaan perjanjian pra-nikah dapat memperkuat prinsip kesetaraan 

gender dalam rumah tangga. Dengan adanya kejelasan mengenai hak dan kewajiban suami-

istri, perjanjian ini mencegah terjadinya dominasi salah satu pihak dalam pengelolaan 

ekonomi keluarga. Hal ini sejalan dengan maqashid al-syari’ah, khususnya hifz al-mall 

(perlindungan harta) dan hifz al-ird (perlindungan kehormatan), yang menekankan 

pentingnya kejelasan dan keadilan dalam relasi pernikahan.33  

 Namun, implikasi sosial yang timbul juga menuntut adanya edukasi hukum kepada 

masyarakat. Tanpa edukasi yang memadai, stigma dan kesalahpahaman mengenai perjanjian 

pra-nikah akan terus berlanjut, sehingga menghambat pemanfaatannya sebagai instrumen 

perlindungan hukum. Oleh karena itu, diperlukan langkah strategis melalui sosialisasi dari 

lembaga agama, akademisi, maupun pemerintah agar masyarakat memahami bahwa 

perjanjian pra-nikah bukanlah bentuk ketidakpercayaan, melainkan upaya menjaga 

keharmonisan dan keadilan rumah tangga. 

 Perjanjian perkawinan dapat memberikan perlindungan hukum sekaligus mencegah 

perceraian.  Melalui pembuat perjanjian, masalah seperti pembagian harta, pengasuh anak, 

dan masalah lain yang dapat menyebabkan konflik antara pasangan setelah berpisah menjadi 

lebih mudah.34  Perjanjian pranikah tidak lagi terbatas pada perjanjian harta; sekarang dapat 

mencakup hal-hal lain selama tidak bertentangan dengan hukum, norma agama, atau nilai 

kesusilaan.35 Perjanjian ini juga dapat mengatur hak asuh anak, dengan berbagai ketentuan 

yang dapat disepakati oleh pasangan, seperti: 

Pertama, penetapan Hak Asuh Anak: suami dan istri dapat menyetujui hak asuh anak 

di dalam perjanjian pranikah. Ini dapat menjadi hak asuh bersama, yang memberikan hak dan 

tanggung jawab kepada orang tua untuk membuat keputusan penting tentang anak, atau hak 

asuh tunggal, yang memberikan kewenangan penuh kepada masing-masing pihak. Kedua, 

penentuan Pengaturan Tempat Tinggal Anak: Setelah perceraian, pasangan juga dapat 

mencapai kesepakatan tentang tempat tinggal anak.  Misalnya, anak mungkin tinggal secara 

permanen bersama salah satu orang tuanya atau mungkin tinggal bergantian dengan salah 

satu orang tua sesuai kesepakatan. 

 
33 Nurillah, “Tinjauan Yuridis Perjanjian Pra Nikah Dalam Perspektif Hukum Islam Dan Hukum Positif 
Indonesia.” 
34 S Sugiono and S Suwito, “Analysis of the Protection of Children’s Rights in Family Disputes through 
Regulatory and Institutional Synergies with a Justice Perspective,” Journal of Social Science Studies 3, no. 1 (2023). 
35 M Madina, “Analisis Yuridis Perjanjian Pra Nikah Pasca Putusan Mahkamah Konstitusi Nomor 69/PUU-
XIII/2015” (Fakultas Hukum Universitas Muslim Indonesia Makassar, 2023). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
391  

 

Ketiga, Waktu Kebersamaan dengan Anak: Perjanjian ini dapat mengatur pertemuan 

atau kunjungan antara anak dan orang tua yang tidak memiliki hak asuh.  berupa mengatur 

liburan, akhir pekan, dan hari spesial seperti ulang tahun atau hari raya. Keempat, Tanggung 

Jawab Keuangan untuk Anak: Agar tidak ada konflik di kemudian hari, pasangan dapat 

menyepakati untuk membagi tanggung jawab keuangan anak, termasuk biaya nafkah, 

pendidikan, dan kebutuhan lainnya. Kelima, perjanjian Tambahan Terkait Anak: Selain hal-

hal di atas, perjanjian juga dapat mencakup perjanjian tentang pendidikan anak, layanan 

kesehatan, dan keterlibatan anak dalam pengambilan keputusan tertentu.36 

Dengan demikian, dapat ditegaskan bahwa implikasi hukum dari perjanjian pra-nikah 

mencakup kepastian mengenai pengelolaan harta, kewajiban nafkah, serta perlindungan 

terhadap pihak ketiga, sedangkan implikasi sosialnya mencakup transparansi dalam rumah 

tangga, penguatan kesetaraan gender, sekaligus tantangan berupa stigma negatif di 

masyarakat. Apabila kerangka normatif, teknis pencatatan, dan edukasi publik dapat berjalan 

seiring, maka perjanjian pra-nikah berpotensi menjadi instrumen efektif untuk mendukung 

ketahanan keluarga Muslim di Indonesia. 

 

CONCLUSION  

Perjanjian pranikah, secara teori, dapat diterima selama tidak bertentangan dengan 

syariat, berdasarkan temuan perdebatan perjanjian ini dari sudut pandang hukum keluarga 

Islam dan hukum positif Indonesia. Landasan normatif kebolehannya adalah kaidah fikih 

أَوِْحَرامَِحَلََلًَِّ“ حَرَامًاِ أَحَلاِ ِشَرْطاًِ إ لَّا عَلَىِشُرُوط ه مِْ  Hal ini lebih lanjut ditegaskan .”الْمُسْل مُونَِ

dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI) melalui klausul yang menyatakan bahwa suami dan 

istri dapat mencapai kesepakatan mengenai hal-hal tertentu selama tidak bertentangan 

dengan asas-asas hukum Islam. Hal ini sejalan dengan ketentuan Undang-Undang 

Perkawinan dan Putusan Mahkamah Konstitusi Nomor 69/PUU-XIII/2015, yang 

memperluas cakupan perjanjian pranikah hingga mencakup perjanjian yang dibuat sebelum, 

selama, dan setelah penandatanganan kontrak perkawinan. Oleh karena itu, perjanjian 

pranikah merupakan cara bagi pasangan suami istri untuk mengamankan hak-hak mereka 

dan memperoleh kepastian hukum, dan baik hukum Islam maupun hukum positif Indonesia 

menawarkan banyak ruang normatif untuk penerapannya. 

 
36 A M Effendi, “Analisis Akibat Hukum Terhadap Hak Perkawinan Dari Perjanjian Pra Nikah,” Jurnal Ilmu 
Hukum Prima 6, no. 2 (2023): 324–31. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
392  

 

 Keberadaan perjanjian pra-nikah memiliki konsekuensi hukum yang signifikan, 

terutama dalam hal manajemen harta, pemenuhan kewajiban nafkah, dan perlindungan pihak 

ketiga. Perjanjian ini dapat memberikan kejelasan tentang status harta, apakah itu bersama 

atau terpisah, sehingga dapat mencegah sengketa jika salah satu pihak bercerai atau 

meninggal. Sebaliknya, perjanjian pra-nikah membantu menyamakan kewajiban nafkah suami 

menurut hukum Islam dengan prinsip keadilan distribusi harta dalam hukum nasional. 

Perjanjian pra-nikah, di sisi lain, dipandang sebagai alat untuk transparansi, kesetaraan, dan 

tanggung jawab rumah tangga; di sisi lain, mereka masih dianggap sebagai tanda 

ketidakpercayaan pasangan. 

 Sehubungan dengan hasilnya, disarankan agar pemerintah dan lembaga terkait 

menyusun standar teknis yang lebih mudah digunakan mengenai prosedur penyusunan dan 

pencatatan perjanjian pra-nikah baik di Kantor Urusan Agama maupun di hadapan notaris. 

Untuk memastikan bahwa perjanjian pra-nikah adalah tindakan preventif yang legal dan 

bermanfaat untuk menjaga keharmonisan keluarga, sangat penting untuk memberikan 

pendidikan publik, baik melalui lembaga pendidikan, sosialisasi oleh penghulu, maupun 

penyuluhan hukum. Penelitian lebih lanjut harus difokuskan pada pemetaan klausul yang 

sesuai dengan maqāṣid al-syarī’ah dan lingkup sosial-ekonomi masyarakat Indonesia modern. 

Tujuannya adalah untuk memberikan pedoman praktis bagi hakim, notaris, dan penghulu 

untuk menerapkannya. 

  

 

  



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
393  

 

REFERENCES 

 

Aliyah, N D, M E Safira, M Y M El-Yunusi, R K Khayru, and R Hardyansah. “Legal 
Analysis of Marriage Contracts through Video Calls in the Perspective of Marriage 
Law and Islamic Law in Indonesia.” Legalis et Socialis Studiis 1, no. 1 (2023): 45–61. 

Assayuthi, A, M Mujito, and W Evendi. “Social Construction of Gender, Regulatory Bias, 
and Inequality of Rights in Modern Family Law Systems.” Journal of Social Science Studies 
3, no. 1 (2023). 

Busari, S A. “Nuptial Agreement in Muslim Marriage: A Juristic Analysis.” Jurnal Fiqh 21, 
no. 1 (2024): 1–18. 

Damayanti, A. “Legal Certainty of Marriage Agreements Made Before Marriage and Their 
Implications After Divorce.” Sociological Jurisprudence Journal 7, no. 1 (2024): 15–22. 

Dziddan, A D N. “Perjanjian Pranikah Dan Akibat Hukumnya Ditinjau Dari Perspektif 
Hukum Nasional.” Fakultas Hukum Universitas Muhammadiyah Surakarta, 2017. 

Effendi, A M. “Analisis Akibat Hukum Terhadap Hak Perkawinan Dari Perjanjian Pra 
Nikah.” Jurnal Ilmu Hukum Prima 6, no. 2 (2023): 324–31. 

Fadila, N, M Arif, and A Putera. “Pre Marital Agreement in Islamic Legal Perspective.” 
Islamic Law and Local Wisdom 1, no. 1 (2025). 

Gresnia, E. “Hukum Perjanjian Pranikah Dalam Pandangan Hukum Perdata.” Al-Bahts: 
Jurnal Ilmu Sosial, Politik, Dan Hukum 2, no. 1 (2024): 62–70. 

Hakim, M L. “Fiqh Sosial Perspective on Prenuptial Agreements: Harmonizing the 
Tradition and Modernity in Muslim Communities.” Santri: Journal of Pesantren and Fiqh 
Sosial 5, no. 2 (2024): 185–98. 

Hanifah, M. “Perkawinan Beda Agama Ditinjau Dari Undang-Undang Nomor 1 Tahun 
1974 Tentang Perkawinan.” Soumatera Law Review 2, no. 2 (2019): 297–308. 

Hartini, S I. “Legal Protection of Marriage Agreements for Husband and Wife.” Awang 
Long Law Review 7, no. 1 (2024): 82–87. 

Ibrahim, J. Teori Dan Metodologi Penelitian Hukum Normatif. Malang: Bayumedia, 2013. 

Madina, M. “Analisis Yuridis Perjanjian Pra Nikah Pasca Putusan Mahkamah Konstitusi 
Nomor 69/PUU-XIII/2015.” Fakultas Hukum Universitas Muslim Indonesia 
Makassar, 2023. 

Marzuki, Peter Mahmud. Penelitian Hukum. Jakarta: Kencana, 2016. 

Mutmainah, S, and A F N Fuad. “Prenuptial Agreement Dalam Perspektif Hukum Islam.” 
Innovative: Journal of Social Science Research 4, no. 3 (2024): 8784–92. 

Nurillah, N. “Tinjauan Yuridis Perjanjian Pra Nikah Dalam Perspektif Hukum Islam Dan 
Hukum Positif Indonesia.” Jurnal Ilmiah Wahana Pendidikan 9, no. 2 (2023): 427–36. 

Ozkaya, Z N. “Transformative Patterns in Modern Family Structures and Their Influence 
on Contemporary Social Cohesion.” Journal of Social Science Studies 2, no. 1 (2022): 277–



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
394  

 

82. 

Pratama, M A, M S Zega, I Muhdiya, H F B Butar, and H Maylafaiza. “Perjanjian Pranikah 
Dalam Perspektif Hukum Perdata Di Indonesia.” As-Syirkah: Islamic Economic and 
Financial Journal 3, no. 3 (2024): 1556–65. 

Pratama, W A. “Eksistensi Perjanjian Pra Nikah Dalam Perspektif Hukum Islam 
Indonesia.” Tasamuh: Jurnal Studi Islam 17, no. 1 (2025): 92–104. 

Qosim, A. “Perjanjian Perkawinan Dalam Upaya Mencegah Perceraian Perspektif Hukum 
Islam.” Tabsyir: Jurnal Dakwah Dan Sosial Humaniora 2, no. 4 (2021): 9–19. 

Qudaman, Ibnu. Al-Mughni. Kairo: Darul Alamiyah, 2016. 

Sandra, Y A D, and A S C Nugraheni. “Implikasi Perjanjian Perkawinan Sebagai 
Perlindungan Harta Bersama Dan Hak Suami Istri Dalam Usaha CV.” Jembatan 
Hukum 1, no. 3 (2024): 126–38. 

Sayuti, S, N D Aliyah, and R Mardikaningsih. “Legal Dynamics of Divorce, Transformation 
of Social Structure, and Protection of Women-Children in the Family Regulatory 
System.” Journal of Social Science Studies 3, no. 1 (2023). 

Shahab, A H, and F H Ridwan. “Analisis Perjanjian Perkawinan Sebelum Dan Sesudah 
Putusan Mahkamah Konstitusi Nomor 69/PUU-XII/2015.” Nusantara: Jurnal Ilmu 
Pengetahuan Sosial 8, no. 8 (2021): 2522–27. 

Soekanto, Soerjono, and Sri Mamudji. Penelitian Hukum Normatif: Suatu Tinjauan Singkat. 
Jakarta: Rajagrafindo Persada, 2014. 

Sugiono, S, and S Suwito. “Analysis of the Protection of Children’s Rights in Family 
Disputes through Regulatory and Institutional Synergies with a Justice Perspective.” 
Journal of Social Science Studies 3, no. 1 (2023). 

Syami, Y F. “Perjanjian Pra Nikah Menurut Hukum Keluarga Islam.” Fakultas Syari’ah 
UIN Raden Intan Lampung, 2023. 

Ubaidillah, A. “Untung Rugi Perjanjian Pra Nikah: Analisis Yuridis Islam Dan Hukum 
Positif.” Qonuni: Jurnal Hukum Dan Pengkajian Islam 3, no. 2 (2023): 1–11. 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

▪ Hak Kekayaan Intelektual (HKI) sebagai Objek 
Jaminan Pembiayaan dalam Perspektif Hukum 
Ekonomi Syariah 

▪ Konsep Kafa’ah dalam Prespektif Imam Malik dan 
Imam Syafi’i: Analisis Metodologi Ushul Fikih 

▪ Peran Istri sebagai Pencari Nafkah dan Dampaknya 
terhadap Keutuhan Rumah Tangga Perspektif Islam 

▪ Implikasi Normatif dan Sosial Perjanjian Pra-Nikah 
Perspektif Hukum Keluarga Islam di Indonesia 

▪ Konsep Nabawi dalam Membangun Keharmonisan 
Rumah Tangga 

▪ The Boycott of Israeli Products From The 
Perspective Of Sadz Al-Dzarai’: A Normative 
Analysis Within Islamic Law 

▪ Implementation of The Wakalah Bil Ujroh Contract 
in Financing Products at Islamic Financial 
Institutions 

▪ Analysis of Legal Policy Implementation Against 
Perpetrators of Child Bullying 

▪ Deconstructing Mu’asyarah Bi Al-Ma’ruf: Toward A 
Gender-Just Framework of Islamic Family Law 

▪ Kafa’ah dalam Perkawinan Perspektif Maqasid Al-
Syari’ah (Studi Kasus pada Pesantren Darul Ma’sum dan 
Yayasan Darussalam Kabupaten Probolinggo) 

▪ Eksistensi dan Perkembangan Kelembagaan Hukum 
Islam di Indonesia 

▪ Perlindungan Hukum terhadap Fenomena 
Perkawinan Siri Dibawah Umur tanpa Wali di 
Kabupaten Lumajang 

▪ From Formal Validity to Ethical Accountability: 
Good Faith in Sharia Electronic Contracts Under 
Indonesian Law 

▪ The Genealogy of Taqnin Al-Ahkam And Its Initial 
Implementation In The Ottoman Empire 

▪ Legal Protection for Parties When MPD Fails to 
Collect Notarial Protocols 

▪ Raising the Marriage Age, Raising Dispensations? 
Evidence From the Malang Religious Court After 
Constitutional Court Decision no. 22/PUU-
XV/2017 

▪ Review of Islamic Law and Law no. 1 of 1974 and 
Constitutional Court Decision no. 46/PUU-
VIII/2010 Concerning Siri Marriage Law: The 
Position of Wives, Children And Property 

▪ Juridical Review of Marriage Contracts For 
Pregnant Women In Islamic Law And National Law 

▪ Sharia Economic Law on The Growth of Micro, 
Small, And Medium Enterprises (UMKM) In The 
Digital Era 

 

 

  

E d i s i :  V o l u m e  9  N o m o r   2 
J u l i   -   D e s e m b e r  2 0 2 5 



 

H a k a m 

Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 
e-ISSN : 25808052  |  p-ISSN : 2829-5803 
 
DOI: https://doi.org/10.33650/jhi 
 
 
 

Volume 9 Nomor 2, Juli – Desember 2025 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Editorial Office: 
 
Program Studi Hukum Keluarga (Ahwal Syakhshiyah) 
Fakultas Agama Islam Universitas Nurul Jadid,  
Paiton, Probolinggo, Jawa Timur, Indonesia 67291.  
Telepon: 0888 30 78899, Hp: 082232108969 
Email: hukumkeluarga.fai@unuja.ac.id 
Website: https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam/index   

https://doi.org/10.33650/jhi
https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam/index


H a k a m 
Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 
 
Editor In Chief 
Muhammad Zainuddin Sunarto, Sinta ID 6116528, Universitas Nurul Jadid, 
Probolinggo, Indonesia 

 
Editorial Board 
Daniel Fernandez Kranz, Scopus ID 12797471200, Instituto de Empresa 
University, Segovia, Spain, Spain 
Mohammad Fadel, Scopus ID 39261404000, University of Toronto, Canada, 
Canada 
Joana Salifu Yendork, Scopus ID 56328263000, University of Ghana, Ghana, 
Ghana 
Siti Muna Hayati, Scopus ID, UIN Sunan Kalijogo Yogyakarta 
Slawa Rokicki, Scopus ID 56404564000, University College Dublin, Ireland, 
Ireland 
Khoirul Hidayah, Scopus ID 57203353119, Universitas Islam Negeri Maulana 
Malik, Malang, Indonesia 
Akhmad Farid Mawardi Sufyan, Scopus ID 57266242300, Institut Agama 
Islam Negeri Madura, Pamekasan, Indonesia 
Zakiyatul Ulya, Scopus ID 57218455431, Universitas Islam Negeri Sunan 
Ampel Surabaya, Indonesia 
 

Reviewers 
Ewa Batyra, Scopus ID 57192590667, The Max Planck Institute for 
Demographic Research, Germany, Germany 
Elizabeth Agey, Scopus ID 57204005122, University of California Santa 
Barbara, United States of America, United States 
Olympia L.K. Campbell, Scopus ID 57221476734, Institute For Advanced 
Study in Toulouse, France, France 
Xiangming Fang, Scopus ID 36339202800, China Agricultural University, 
Beijing, China, China 
Rihab Grassa, Scopus ID 55505935200, Manouba University, Tunisia, Tunisia 
Junghua Hung, Scopus ID 8574630700, National Central University, Taoyuan, 
Taiwan, Taiwan, Province of China 
Rüdiger Lohlker, Scopus ID 6506783480, Northwest University, Xi'an, China, 
China 
Marco Alfano, Scopus ID 57527411400, University College London, United 
kingdom, United Kingdom 



Dhofir Catur Bashori, Scopus ID, Universitas Muhammadiyah Jember, 
Indonesia 
Muslihun -, Scopus ID, Institut KH Abdul Chalim Pacet Mojokerto, Indonesia 
Siti Khoirotul Ula, Scopus ID, Universitas Islam Negeri Sayyid Ali 
Rahmatullah Tulungagung, Indonesia 
Nur Lailatul Musyafa’ah, Scopus ID 57353220700, Universitas Islam Negeri 
Sunan Ampel Surabaya, Indonesia 
 
 

English Language Advisor 
Achmad Naufal Irsyadi, Sinta ID 6704870, Universitas Nurul Jadid, 
Probolinggo, Indonesia 
 

Layouter 
Faizul Mubarok, Universitas Nurul Jadid, Probolinggo, Indonesia 
  



H a k a m 
Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 

Table of Content 
 

1 HAK KEKAYAAN INTELEKTUAL (HKI) SEBAGAI OBJEK 
JAMINAN PEMBIAYAAN DALAM PERSPEKTIF HUKUM 
EKONOMI SYARIAH 
Diding Jalaludin, Piqi Rizki Padhilah, Umar Rojikin, Muhamad Kholi, 
Tatang Astarudin 
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

181 – 194 

2 PERAN ISTRI SEBAGAI PENCARI NAFKAH DAN DAMPAKNYA 
TERHADAP KEUTUHAN RUMAH TANGGA PERSPEKTIF 
ISLAM 
Muhammad Shidqi Pribadi, Teguh dwi cahyadi 
Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i Jember 

195 – 211 

3 KONSEP NABAWI DALAM MEMBANGUN KEHARMONISAN 
RUMAH TANGGA 
Muhammad Fathur Rachman Imanda, Winning Son Ashari  
Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i Jember 

212 – 227 

4 IMPLEMENTATION OF THE WAKALAH BIL UJROH 
CONTRACT IN FINANCING PRODUCTS AT ISLAMIC 
FINANCIAL INSTITUTIONS 
Muhammad Fikri Auliaurrahman  
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

228 – 242 

5 DECONSTRUCTING MU’ASYARAH BI AL-MA’RUF: TOWARD A 
GENDER-JUST FRAMEWORK OF ISLAMIC FAMILY LAW 
Lina Nur Anisa 
Institut Agama Islam Ngawi 

243 – 266 

6 EKSISTENSI DAN PERKEMBANGAN KELEMBAGAAN HUKUM 
ISLAM DI INDONESIA 
Hasbi Umar, Husin Bafadhal, Reza Rahmatullah 
Universitas Islam Negeri Sulthan Thaha Saifuddin Jambi 

267 – 278 

7 FROM FORMAL VALIDITY TO ETHICAL ACCOUNTABILITY: 
GOOD FAITH IN SHARIA ELECTRONIC CONTRACTS UNDER 
INDONESIAN LAW 
Sigit Nurhadi Nugraha, Abdul Rachmad Budiono, Budi Santoso, Rachmi 
Sulistyarini  
Fakultas Hukum Universitas Brawijaya, Malang, Indonesia 

279 – 303 

8 LEGAL PROTECTION FOR PARTIES WHEN MPD FAILS TO 
COLLECT NOTARIAL PROTOCOLS 
Adinda Mellinia Aurel, Herlindah, Imam Rahmat Sjafi’i 
Universitas Brawijaya Malang, Indonesia 

304 – 326 

9 REVIEW OF ISLAMIC LAW AND LAW NO. 1 OF 1974 AND 
CONSTITUTIONAL COURT DECISION NO. 46/PUU-VIII/2010 
CONCERNING SIRI MARRIAGE LAW: THE POSITION OF 
WIVES, CHILDREN AND PROPERTY 
Syaiful Bakri, Muhammad Abrori  
Sekolah Tinggi Ilmu Syari’ah Darul Falah Bondowoso 

327 – 341 



10 SHARIA ECONOMIC LAW ON THE GROWTH OF MICRO, 
SMALL, AND MEDIUM ENTERPRISES (UMKM) IN THE 
DIGITAL ERA 
Meisa Nur Safitri, Nabila Nurkhafiah, Siti Nurzihan, Afifaturrohmaniyah 
Universitas Islam Negri Sultan Maulana Hasanudin Banten, Indonesia 

342 – 355 

11 KONSEP KAFA’AH DALAM PRESPEKTIF IMAM MALIK DAN 
IMAM SYAFI’I: ANALISIS METODOLOGI USHUL FIKIH  
Nailil Maziyati, Luthfiyah 
Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang, Indonesia 

356 – 375 

12 IMPLIKASI NORMATIF DAN SOSIAL PERJANJIAN PRA-NIKAH 
PERSPEKTIF HUKUM KELUARGA ISLAM DI INDONESIA  
Suwito, Didit Darmawan, Saidah Fiddaroini Harun, Risma A’limathus 
Zuriah 
Universitas Sunan Giri Surabaya, Indonesia 

376 – 394 

13 THE BOYCOTT OF ISRAELI PRODUCTS FROM THE 
PERSPECTIVE OF SADZ AL-DZARAI’: A NORMATIVE 
ANALYSIS WITHIN ISLAMIC LAW 
Ai Samrotul Fauziah 
UIN Sunan Gunung Djati Bandung 

395 – 407 

14 ANALYSIS OF LEGAL POLICY IMPLEMENTATION AGAINST 
PERPETRATORS OF CHILD BULLYING  
Sulistina, Amilia Putri Kartika Sari, Efrilia Yusri, Arindy Sri Musdalifah 
Universitas Nurul Jadid Paiton Probolinggo, Indonesia 

408 – 424 

15 KAFA’AH DALAM PERKAWINAN PERSPEKTIF MAQASID AL-
SYARI’AH (Studi Kasus pada Pesantren Darul Ma’sum dan Yayasan 
Darussalam Kabupaten Probolinggo) 
Muhamad Agus Salim, Fauziyah Putri Meilinda  
Institut Ahmad Dahlan Probolinggo, Indonesia 

425 – 439 

16 PERLINDUNGAN HUKUM TERHADAP FENOMENA 
PERKAWINAN SIRI DIBAWAH UMUR TANPA WALI DI 
KABUPATEN LUMAJANG 
Uswatun Hasanah, Fauziyah Putri Meilinda  
Institut Ahmad Dahlan Probolinggo 

440 – 453 

17 THE GENEALOGY OF TAQNĪN AL-AHKĀM AND ITS INITIAL 
IMPLEMENTATION IN THE OTTOMAN EMPIRE 
Alby Labib Halbana Bunyamin, Abdul Mufti Albasyari   
UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia; Institut Nahdlatul Ulama 
Ciamis, Indonesia 

454 – 468 

18 RAISING THE MARRIAGE AGE, RAISING DISPENSATIONS? 
EVIDENCE FROM THE MALANG RELIGIOUS COURT AFTER 
CONSTITUTIONAL COURT DECISION NO. 22/PUU-XV/2017 
Risma Nur Arifah, Mohd Nurhusairi Bin Mat Hussin, Erik Sabti 
Rahmawati, Anggreani Kharimatuz Zahro 
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia; 
Universiti Malaya, Malaysia 

469 – 483 

19 JURIDICAL REVIEW OF MARRIAGE CONTRACTS FOR 
PREGNANT WOMEN IN ISLAMIC LAW AND NATIONAL LAW 
Yurizka Syahdani Nst, Uswatun Hasanah 
Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary 
Padangsidimpuan, Indonesia 

484 – 501 

 



Hakam : Journal of Islamic Law Studies and Islamic Economic Law  
This journal is an open-access article under a CC BY-NC-SA 4.0 International License. © 2025, the author(s) 

 
Volume 9 Number 2 (December 2025) | Pages 395 – 407 

Doi: https://doi.org/10.33650/jhi.v9i2.13319  
Submitted: 18 November 2025 | Revised: 30 November 2025 | Accepted: 21 December 2025 | Published: 31 December 2025 

 
 

THE BOYCOTT OF ISRAELI PRODUCTS FROM THE 
PERSPECTIVE OF SADZ AL-DZARAI’: A NORMATIVE 

ANALYSIS WITHIN ISLAMIC LAW 

 
Ai Samrotul Fauziah 

 UIN Sunan Gunung Djati Bandung 
Email: aisamrotulfauziah@uinsgd.ac.id 

 

 

ABSTRACT 

The phenomenon of boycotting Israeli products reflects the moral stance and solidarity of communities against 
Israel’s aggression toward Palestine; however, few studies have analyzed this boycott from the perspective of 
sadz al-dzarai’ within contemporary Islamic legal literature. This study aims to examine the legal basis, shari‘ah 
justification, and practical impacts of boycotting Israeli products using the framework of sadz al-dzarai’. A 
qualitative method was employed through the analysis of secondary literature, including scholarly journals, 
books, and case studies related to the BDS movement. The main findings indicate that the boycott has clear 
shari‘ah justification to prevent financial, moral, and material support to the aggressor, while simultaneously 
protecting hifz al-nafs (life), hifz al-māl (wealth), and hifz al-dīn (religion). Boycotting also raises moral 
awareness, influences consumer behavior, and exerts ethical pressure on involved companies. This study 
confirms the boycott as a legitimate preventive strategy under shari‘ah, contributes new insights to 
contemporary Islamic legal scholarship, and opens avenues for further empirical research on its economic, 
social, and policy impacts. 

Keywords : Boycott, sadz al-dzarai’, Islamic law 

ABSTRAK 

Fenomena pemboikotan produk Israel mencerminkan sikap moral dan solidaritas masyarakat terhadap agresi 
Israel terhadap Palestina, namun sedikit penelitian yang menganalisis boikot ini dari perspektif sadz al-dzarai’ 
dalam literatur hukum Islam kontemporer. Penelitian ini bertujuan menelaah dasar hukum, justifikasi syar‘i, dan 
dampak praktis pemboikotan produk Israel menggunakan kerangka sadz al-dzarai’. Metode yang digunakan 
adalah kualitatif melalui analisis literatur sekunder, termasuk jurnal ilmiah, buku, dan studi kasus terkait gerakan 
BDS. Temuan utama menunjukkan bahwa boikot memiliki justifikasi syar‘i untuk mencegah dukungan 
finansial, moral, maupun material terhadap pihak agresor, sekaligus melindungi hifz al-nafs (jiwa), hifz al-māl 
(harta), dan hifz al-dīn (agama). Pemboikotan juga meningkatkan kesadaran moral masyarakat, memengaruhi 
perilaku konsumen, dan memberi tekanan etis pada perusahaan terkait. Studi ini menegaskan boikot sebagai 
strategi preventif yang sah secara syar‘i, sekaligus memberikan kontribusi baru pada literatur hukum Islam 
kontemporer dan membuka peluang penelitian empiris lebih lanjut terkait dampak ekonomi, sosial, dan 
kebijakan. 

Kata Kunci: Boikot, sadz al-dzarai’, Hukum Islam 

  

Published by Islamic Faculty of Nurul Jadid University, Probolinggo, Indonesia. 
online access at https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam  
e-ISSN 2580-8052 | p-ISSN 2829-5803 

https://doi.org/10.33650/jhi.v9i2.13319
https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam


Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
396  

 

INTRODUCTION  

The boycott movement against products affiliated with Israel has regained 

momentum as a form of global solidarity with the suffering of the Palestinian people, who 

continue to face humanitarian violations. In the Indonesian context, the Indonesian Council 

of Ulama (MUI) Fatwa No. 83 of 2023 provides a normative basis for Muslims to support 

the struggle for Palestinian independence and to reject any form of support for Israel’s acts 

of aggression.1 Thus, the boycott is understood not merely as a moral expression but as a 

non-violent strategy aimed at exerting economic and political pressure on parties considered 

to be committing injustice. 

In Islamic legal studies, the practice of boycott is closely related to the principle of 

sadz al-Dzarai’, a preventive mechanism applied to actions that are originally permissible 

(mubah) but have the potential to lead to mafsadah. This concept—as explained by Ahmad bin 

Idris al-Qarafi (1998)—functions as a form of preventive harm blocking, namely an effort to 

avoid contributing to harm or injustice. The application of this principle to the boycott 

movement indicates that consumers’ economic participation may have broader implications, 

including strengthening the financial structures of parties engaged in oppression. The 

availability of alternative products from local Muslim-owned companies further reinforces 

the argument for preventing mafsadah, as it allows society to meet basic needs without 

participating in economic chains that may be detrimental to the Muslim community.2 

Although discussions on boycotts have been widely explored from political, 

economic, and social solidarity perspectives, studies specifically linking them to the principle 

of sadz al-dzarai’ remain very limited. The scarcity of research integrating the concept of 

preventing mafsadah with the dynamics of modern boycott movements highlights an 

academic gap that has not yet been addressed. Furthermore, the lack of analysis positioning 

the boycott as an instrument of preventive harm blocking within the framework of ushul al-

fiqh demonstrates the need for more in-depth study of the Islamic legal legitimacy of this 

practice and its implications in the modern social context. 

Based on this gap, this study seeks to examine how the principle of sadz al-dzarai’ 

views the boycott of Israeli products and how the concept can explain the social, economic, 

and political impacts of boycott actions in contemporary contexts. With this focus, the study 

 
1 “Fatwa Majelis Ulama Indonesia Nomor 83 Tahun 2023 Tentang Hukum Dukungan Terhadap Perjuangan 
Palestina” (2023). 
2 Audra Laili and Muhammad Ibrahim, “Analisis Hukum Ekonomi Syari’ah Terhadap Pemboikotan Produk 
Israel,” Jurnal Program Studi Ekonomi Syariah 2, no. 2 (2021): 167–68. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
397  

 

aims to provide a more comprehensive understanding of the position of boycott within the 

framework of Islamic law while also highlighting its relevance in responding to global 

injustices in the modern era. 

 

RESEARCH METHOD  

This research uses a qualitative approach with a literature review method to analyze 

the phenomenon of boycotting Israeli products from the perspective of sadz al-dzarai’. Data 

collection was conducted through a literature search, compiling classical ushul fiqh books, 

contemporary literature, fatwa documents, and scholarly publications discussing the boycott 

movement and the Israeli-Palestinian conflict. As a research literature, this study does not 

rely on a specific population or sample, but rather relies on secondary data to generate 

conceptual and analytical understanding. The literature review was conducted by reviewing 

previous research results and analyzing documents published by official institutions. The 

collected data were analyzed using content analysis to examine the concept of sadz al-dzarai’, 

descriptive-qualitative analysis to describe the boycott phenomenon and its impacts, and 

comparative analysis to examine the differences in the views of classical and contemporary 

scholars. This approach provides a comprehensive overview of the legitimacy of boycotts in 

Islamic law and its relevance in the modern socio-political context. 

 
 

FINDINGS AND DISCUSSION 

Historical Background of The Conflict And The Emergence Of The Boycott 

Movement 

The Palestine-Israel conflict began with the shift of power in 1917 when the 

Ottoman Empire was defeated and control over Palestine was transferred to Britain. This 

transition paved the way for the Zionist colonial project, as Palestine previously part of the 

Islamic State under the Ottoman Empire began to undergo political and demographic 

changes. During this period, the Zionist movement systematized through the Judenstaat 

organization in 1897 encouraged large-scale migration of Jewish communities from various 

countries to Palestine.3 This movement positioned Palestine, particularly al-Quds, as a 

symbolic and political center for establishing a Jewish state. 

 
3 Muhammad A Agha, Yahudi: Catatan Hitam Sejarah, 2005. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
398  

 

Strategic support for this movement came from figures such as Dr. C. Weizmann 

and the Zionist British.4 Explains four methods used by the Zionists to achieve the 

establishment of a Jewish state in Palestine: colonization through Jewish industrial and 

agricultural workers; the formation of organizations that controlled institutions and 

cooperated with the Jewish military; strengthening collective awareness and sentiment among 

the Jewish people; and efforts to obtain legitimacy from kingdoms or other states. The 

intensity of Jewish immigration during this period increased significantly, triggering tensions 

between the Jewish community and Arab Palestinians. 

After World War II, the United Nations issued Resolution 181, which divided 

Palestine into Jewish and Arab Palestinian territories. This division, deemed unjust by the 

Arab side, triggered the first Arab–Israeli war in 1948. Israel’s victory resulted in the 

declaration of its independence and forced a massive exodus of Palestinians from their own 

land.5 Israel then expanded its control to include Gaza, the West Bank, the Golan Heights, 

and parts of East Jerusalem, prolonging the conflict and placing millions of Palestinians 

under conditions of siege, restricted access, and violations of basic rights.6 

Peace efforts carried out over several decades have not produced significant 

resolutions. By 2024, the escalation of violence carried out by Israel had caused thousands 

of casualties and sparked accusations of genocide against the Palestinian people. This 

humanitarian situation generated global solidarity, including in Indonesia, which expressed 

its support through boycott movements against products affiliated with Israel. As a Muslim-

majority country, Indonesia views the boycott as a form of solidarity and rejection of 

aggression. The modern boycott movement was in fact introduced through the international 

BDS (Boycott, Divestment, Sanctions) campaign in 2005, but it only gained major 

momentum in Indonesia in October 2023. 

Sadz al-Dzarai’ 

Sadz Al-Dzarai’ is one of the methods used to formulate legal decisions in Islamic 

law, examined by scholars of ushul fikih who possess the necessary expertise in this field. 

Linguistically, sadz al-dzarai’ ( الذريعة  سد ) is a construct phrase (mudhaf – mudhaf ilaih) 

 
4 Mohd. Razif Nor, “Konflik Israel–Palestin Dari Aspek Sejarah Modern Dan Langkah Pembebasan Dari 
Cengkaman Zionis,” Journal of Tamaddun, 2010, 75. 
5 A Mustafa, “Palestinians Fighting against Nazis: The Story of Palestinian Volunteers in the Second World 
War,” War in History 26, no. 2 (2021): 227–49. 
6 E Ginting, “Konflik Israel–Palestina Ditinjau Dari Hukum Internasional,” Jurnal Saintech 5, no. 1 (2020). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
399  

 

consisting of the verb sadd (  سَد), meaning “to block” or “to prevent,” and al dzari‘ah (الذَّريِْ عَة), 

meaning “means,” “pathway,” or “instrument”.7 In the science of ushul fikih, sadz al-dzarai’ 

refers to the principle of blocking means that potentially lead to harm or unlawful outcomes.8 

 المسئلة التى ظاهرها الإباحة ويتوصل بها إلى فعل المحظور
“A matter that appears permissible (mubah), yet carries the potential to lead to something 
prohibited (harām).” 

 مَنَعَ كُلُّ مَا يَ تَ وَصَّلُ بهِ إِلَى الشَّيْءِ الْمَمْنوْ عِ الْمُثْتمِلِ عَلَى مَفْسَدَةِ أَوْ مُضَرَّة 
“Preventing anything whether speech or action that has the potential to lead to a prohibited 
matter that contains harm or corruption.” 

 
In brief, sadz al-dzarai’ means “blocking the means”. The term derives from two 

words: sadz (closing or prohibiting) and dharī’ah (a means, path, or cause that leads to either 

beneficial or harmful outcomes). Thus, sadz al-dzarai’ refers to the principle of preventing or 

blocking any means that may lead to a prohibited act. 

According to Ibn Qayyim al-Jawziyyah an influential scholar in fiqh and ushul fikih, 

sadz al-dzarai’ is one of the four foundational principles of Islamic law. He explains that 

Islamic law consists of commands (amr) and prohibitions (nahy). Commands are divided into: 

commands related to objectives, and commands related to the means that lead to those 

objectives. Likewise, prohibitions are divided into: 1) prohibitions of matters that inherently 

contain harm or corruption, and 2) prohibitions of matters that act as causes leading to such 

harm. Therefore, sadz al-dzarai’ functions as a preventive legal concept to block any action 

that may ultimately result in a prohibited outcome. This is what makes it one of the essential 

pillars in the framework of Islamic legal methodology.9  

Elements of sadz al-dzarai’ According to Muhammad bin Ahmad,10 the components 

of sadd aldharī‘ah consist of three elements: 1) al-mutadharri‘ bih (wasīlah) the means or 

instrument leading to a particular objective; 2) Alif dā’ the causal connection between the 

means and the intended outcome; 3) Al-mutawassal ilayh the intended outcome, which may 

be permissible in essence but becomes restricted due to the potential harmful consequences 

associated with its means. 

 
7 Louis Ma’luf, Al-Munjid Fi Al-Lughah Wa Al-A’lam (Beirut: Dar al-Masyriq, 1986). 
8 Abdul Wahhab Al-Zuhaili, Al-Wajiz Fi Usul Al-Fiqh (Damascus: Dar al-Fikr, 1999). 
9 Muhammad bin Abu Bakar Ibn al-Qayyim al-Jauziyyah, I’lam Al-Muwaqi’in ‘an Rabb Al-Alamin, Juz II (Saudi 
Arabia: Dar Ibn al-Jauzi, 2011). 
10 Muhammad Zainuddin Sunarto, “LARANGAN PERNIKAHAN BEDA AGAMA DALAM 
PERSPEKTIF SYAD ZARI’AH IMAM AL-SYATIBI,” JURNAL ISLAM NUSANTARA 2, no. 2 (2018): 
174–88. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
400  

 

One of the textual evidences supporting sadz al-dzarai’ is found in Qur’an, Surah al-

an’ām (6:108), in which Allah prohibits insulting the idols of the polytheists to prevent them 

from retaliating by insulting Allah a serious offense arising from a seemingly permissible act. 

لِكَ زيَ َّنَّا لِكُلِٰ امَُّةٍ عَمَلَهُمْْۖ ثَُّ اِ وَلََ تَسُبُّوا الَّذِيْنَ يَدْعُوْ  َ عَدْوًا ۢ بغَِيِْْ عِلْمٍٍۗ  كَذه لىه نَ مِنْ دُوْنِ اللّهِٰ فَ يَسُبُّوا اللّهٰ
 ( 108)الَنعام :  رَبهِِٰمْ مَّرْجِعُهُمْ فَ يُ نَ بِٰئُ هُمْ بِاَ كَانُ وْا يَ عْمَلُوْن 

The meaning of the verse is: “Do not insult those they invoke besides Allah, lest they, in 
enmity and ignorance, insult Allah. Thus We have made pleasing to every community their 
own deeds. Then to their Lord is their return, and He will inform them about what they used 
to do.” 

The principle of sadz al-dzarai’ aligns with the example presented in the Qur’an, 

specifically in Surah al-An‘ām verse 108, which prohibits Muslims from reviling the deities 

worshipped by polytheists in order to prevent a greater harm, namely the possibility that they 

might retaliate by insulting Allah. According to Ibn Qayyim, this prohibition demonstrates 

that Islamic law prioritizes the prevention of harm even when the prohibited act is originally 

permissible.11 This understanding is further reinforced by al-Qarāfī and al-Shatibi, who 

classify dharī‘ah based on the strength of its potential to lead to harm: a dominant cause that 

leads to corruption is deemed forbidden, a weak cause remains permissible, and intermediate 

cases must be evaluated according to context, public interest, and the likelihood of causing 

harm. 

This framework becomes particularly relevant when applied to contemporary issues 

such as boycotting products allegedly involved in supporting Israel’s aggression against 

Palestine. A boycott, which is originally permissible, may change its legal ruling depending 

on the degree of connection between consuming a product and the harm that results from 

it. When the support provided by a product to an unjust actor is strong and direct, its 

consumption becomes a dharī‘ah ghālibah, making the boycott obligatory. When the 

connection is indirect yet still carries indications of involvement, the boycott becomes 

recommended as a precautionary measure, in accordance with the principle tark al-mafsadah 

muqaddam ‘alā jalb al-maṣlaḥah (preventing harm takes precedence over pursuing benefit). 

Conversely, if no significant relationship exists between a product and any act of injustice, 

the ruling on boycott remains permissible. Thus, sadz al-dzarai’ positions boycott not merely 

as a moral gesture of solidarity but as a legitimate Sharī‘ah-based effort to block means that 

may contribute to sustaining injustice. 

 

 
11 Ibn al-Qayyim al-Jauziyyah, I’lam Al-Muwaqi’in ‘an Rabb Al-Alamin, Juz II. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
401  

 

Boycott, Divestment, Sanctions (BDS) 

The term boycott is widely familiar to the public. The word originates from the English 

term “boycott,” derived from the name of an Irish land agent (Warl Land) and estate manager 

of Earl Erne, Captain Charles Boycott. Due to Boycott’s decision to raise land taxes, tenants 

responded by withholding payment and refusing to pay rent. This tax increase was triggered 

by the poor harvest of 1879, which caused income to fall below the estate’s expenditures.12 

Boycott’s actions prompted resistance from the Irish National Land League. In 1880, 

the League launched a political campaign known as the “Three Fs,” which included fixity of 

tenure, fair rent, and free sale. They also planned coordinated opposition to Boycott’s 

evictions. This movement encouraged Boycott’s workers including those involved in 

harvesting Earl Erne’s estate to withdraw their labor, thereby isolating him. The campaign 

of social and economic ostracism began at the local level. 

Charles Stewart Parnell, the League’s president, argued that in similar cases tenants 

were justified in refusing communication with landlords or land agents attempting to evict 

them. However, he believed that the term “resistance” was insufficient to describe the new 

form of political strategy they envisioned. Therefore, a new term was needed, and the name 

“Boycott” taken from the unfortunate land agent was adopted. Eventually, the term became 

the verb to boycott, signifying a strategic method of resistance that proved highly effective. 

A similar form of resistance is reflected in the global Free Palestine movement 

through the Boycott, Divestment & Sanctions (BDS) Movement. Modeled after the BDS 

campaign that contributed to the end of apartheid in South Africa, today’s BDS movement 

offers a range of tactics for individuals worldwide to exert meaningful pressure on 

governments, corporations, and institutions to withdraw support for Israel’s apartheid 

system and oppression of the Palestinian people. 

The BDS movement promotes the boycott of Israeli and international companies 

involved in or complicit with violations against Palestinians. It also calls for the boycott of 

cultural and academic institutions that maintain cooperation with Israel.13 

Sanctions are imposed by states or multinational organizations such as the United 

Nations. Governments affiliated with Israel are required to fulfill their legal obligations by 

 
12 Michael W Ryan, “Treatment of Group Boycotts under Section 1 BT  - American Bar Association 
Antitrust Section Spring Meeting,” 2006. 
13 David Feldman, Boycotts Past and Present: From the American Revolution to the Campaign to Boycott Israel (London: 
Palgrave Macmillan, 2019). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
402  

 

ceasing all forms of assistance to Israel’s apartheid and occupation regime and instead taking 

active steps to end it. This includes terminating all military and arms trade with Israel, 

canceling free trade agreements, and working to suspend Israel’s membership in international 

forums, including UN bodies, global sports organizations such as FIFA and the Olympics, 

and entertainment bodies such as Eurovision. 

In the modern era, BDS has also emerged in Indonesia, with activity increasing 

during 2023–2024. Research on the import policies of “pro-Israel” products shows that 

around 65% of Indonesians support the boycott and believe the movement can influence 

import policies.14 Additionally, the Muslim consumer organization, Yayasan Konsumen 

Muslim Indonesia (YKMI), launched the #RamadhanWithoutGenocide campaign in March 

2024 and released a list of ten major brands considered affiliated with Israel to be boycotted 

by Muslim consumers. 

This boycott movement also received institutional support from the Indonesian 

Ulema Council (MUI), which in 2024 urged the public to continue boycotting Israeli 

products as a form of solidarity with Palestine (ANTARA News). However, the economic 

and policy impact of the boycott remains complex. The Ministry of Industry of the Republic 

of Indonesia emphasized its focus on enhancing domestic industry competitiveness and has 

not officially taken a stance on supporting or opposing the boycott of Israeli products 

(ANTARA News), while APINDO reported that most affected products are domestic, so 

the correlation with “Israel-affiliated” products is weak (Indonesia Business Post). 

Thus, empirical data from 2023–2024 shows that the BDS movement and product 

boycotts in Indonesia are not merely rhetoric. There is significant support from the public 

and Islamic institutions, but they also generate complex economic and policy dynamics, 

demonstrating how modern boycott practices combine historical context, international 

solidarity, and contemporary strategic considerations. 

Boycott as an Implementation of sadz al-dzarai’: An Islamic Legal Analysis of the 

BDS Movement 

In Islamic law, sadz al-dzarai’ is a legal principle used to block pathways leading to 

actions that may cause harm or result in prohibited acts. As previously explained, 

terminologically, sadd aldharā’i refers to “blocking the means” that may lead to mafsadah 

 
14 K Patria, “Analisis Gerakan Boikot Israel Terhadap Kebijakan Impor Produk Pro-Israel Ke Indonesia,” 
Perspektif 13, no. 3 (2024): 727–35. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
403  

 

(harm or corruption).15 This concept can be contextualized in the practice of boycotting, 

which is recognized as a form of resistance aimed at exerting pressure and expressing 

disapproval toward certain actions. Within the framework of sadd aldharā’i, boycotting can 

be understood as a preventive measure to avert further harm caused by Israel’s aggression 

toward Palestine. By engaging in boycotts, individuals avoid offering moral or material 

support to parties responsible for such harm.16 For instance, if a company or product is 

known to support actions contradicting Islamic ethical principles, boycotting can be justified 

as an application of sadz al-dzarai’ that is, blocking any form of participation in wrongdoing, 

whether directly or indirectly. In this context, boycotting serves as both a moral reminder 

and a pressure mechanism, urging the targeted party to reconsider their actions and reflect 

upon the ethical consequences involved. Therefore, boycotting companies or products that 

contradict Islamic notions of justice and humanity becomes necessary based on the principle 

of sadd aldharā’i, as it ensures that no economic contribution flows to parties supporting 

destructive actions. In short, boycotting functions as a means of closing pathways toward 

complicity in injustice or harm. 

A related question then arises: What is the ruling on purchasing products that are 

subject to boycott? Acquiring essential goods is, by nature, a permissible and often necessary 

action. In general, transactions with any party are considered mubah (permissible). However, 

such actions may potentially lead to harm if the consequences support activities that threaten 

or destroy the Muslim community. For example, purchasing goods from entities aligned with 

forces hostile to Islam may unknowingly contribute financially to their military efforts. The 

profits generated from these products may be used to purchase weapons or resources that 

harm Muslims. 

Through boycotting, one actively blocks (sadz) the flow of financial support that 

could indirectly contribute to mafsadah against the ummah. In reality, many countries and 

corporations today produce goods in partnership with or for the benefit of nations hostile 

to Islam. Viewed through the lens of sadz al-dzarai’, boycotting such products is a method of 

preventing support whether intentional or inadvertent for forces that damage the Muslim 

community. Thus, purchasing these products would mean providing financial assistance to 

those who undermine Islam, even if unintentionally. This principle is aligned with the 

command in Surah al-Mā’idah (5:2), in which Allah says: 

 
15 Ahmad ibn Idris Al-Qarafi, Anwar Al-Buruq Fi Anwa’ Al-Furuq, vol. 2 (Beirut, 1998). 
16 Donatella Della Porta and Mario Diani, Social Movements: An Introduction (Oxford: Wiley-Blackwell, 2020). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
404  

 

الْقَلَۤ  وَلََ  الْْدَْيَ  وَلََ  الْْرََامَ  هْرَ  الشَّ وَلََ  اللّهِٰ  رَ  شَعَاۤىِٕ تُُِلُّوْا  لََ  اهمَنُ وْا  الَّذِيْنَ  يَ ُّهَا  وَلََا يٰها دَ  الْْرََامَ  ىِٕ الْبَ يْتَ  يَْْ  اهۤمِٰ  
تَ غُوْنَ فَضْلً مِٰنْ رَّبهِِٰمْ وَرِضْوَانًًٍۗ وَاِذَا حَلَلْتُمْ فاَصْطاَدُوْاٍۗ وَلََ يََْرمَِنَّكُمْ شَنَاهنُ قَ وْمٍ اَ  وكُْمْ عَنِ الْمَسْجِدِ  يَ ب ْ نْ صَدُّ

ا وَتَ عَاوَنُ وْا عَلَى الْبِِٰ وَالت َّ  َ شَدِيْدُ  الْْرََامِ اَنْ تَ عْتَدُوْْۘ ٍۗ اِنَّ اللّهٰ
َ ثُِْ وَالْعُدْوَانِْۖ وَات َّقُوا اللّهٰ ىْۖ وَلََ تَ عَاوَنُ وْا عَلَى الَِْ قْوه

 ( 2)المائدة:   الْعِقَاب 
“O you who believe! Do not violate the symbols of Allah, nor the sacred month, nor the animals brought for 
sacrifice, nor the animals marked with garlands, nor those coming to the Sacred House seeking the bounty 
and pleasure of their Lord. But when you are released from ihram, then you may hunt. And never let the 
hatred of a people who obstructed you from alMasjid alHaram lead you to transgress. And cooperate in 
righteousness and piety, but do not cooperate in sin and aggression. And fear Allah; indeed, Allah is severe 
in punishment.” 
 

This verse emphasizes that Muslims are commanded to support one another in acts 

of righteousness and are forbidden from aiding actions that lead to sin or injustice. including 

helping brothers in Palestine through boycotts to paralyze oppressive economic parties. 

Thus, boycotting Israeli products is an action that can and should be taken. 

From the perspective of maqasid al-sharī‘ah, the act of boycotting implemented 

through the principle of sadz al-dzarai’ aligns with the objectives of Islamic law to preserve 

the welfare of the community. First, hifz al-nafs (protection of life) is upheld because the 

boycott prevents harm and oppression that threaten the physical and psychological safety of 

Muslims, particularly those who are victims of aggression or injustice. Second, hifz al-māl 

(protection of wealth) is achieved because the boycott prevents financial support from 

flowing to parties causing harm, ensuring that Muslims do not become part of an economic 

chain that reinforces injustice. Third, hifz al-dīn (protection of religion) is maintained because 

the boycott obstructs actions that directly or indirectly oppose the principles of Sharia, 

safeguarding Muslims from being complicit in violations of religious values. 

Moreover, the application of maqasid al-sharī‘ah in boycotts emphasizes a preventive 

principle in safeguarding welfare. The boycott is not merely a form of protest but also a 

Sharia-compliant strategy to block all forms of support for actions contrary to Islamic values. 

Thus, through hifz al-nafs, hifz al-māl, and hifz al-dīn, the boycott serves a dual function: 

protecting the community from physical and moral harm, preserving economic sustainability, 

and upholding justice and obedience to Allah. This demonstrates that the act of boycotting 

carries ethical, social, and Sharia-based dimensions in full alignment with the objectives of 

Islamic law. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
405  

 

Boycott 
 

Means 
Outcome 
(Effect / 
Maqsad) 

Sadz al-dzarai’ 
status 

Analysis of Maslahah–
Mafsadah 

 

Products 
clearly 
support 
aggression/ 
injustice 

Not 
purchasing, 
public 
campaign 

Stop 
financial 
flow & 
reduce 
aggressor’s 
capability 

Obligatory/ 
wajib 

Maslahah: Reducing 
damage, protecting 
property, life and 
religion; social 
solidarity.  
Mafsadah: Small risk 
for neutral economy. 

Products 
with unclear 
connection 

Reduce 
consumption, 
raise 
awareness 

Limited 
moral,  
economic 
pressure 

Recommended/  
Sunnah 

Maslahah: Public 
education, reducing 
potential damage. 
Mafsadah: Could 
impact the economy of 
innocent parties. 

Products 
not 
significantly 
linked to 
wrongdoing 

Education, 
public 
awareness 

Minimal 
impact 

Permissible/ 
Mubah 

Maslahah: There are 
no significant 
advantages. Mafsadah: 
Risk of polarization or 
misdirection 

 

CONCLUSION  

Boycott, from the perspective of sadz al-dzarai’, is a preventive measure aimed at 

blocking pathways to harm or support for parties that cause damage. Its legal status is 

contextual: it is considered obligatory (wajib) when the targeted products or entities clearly 

support injustice or oppression, while it is recommended (sunnah) when the potential harm 

is weak or indirect. Therefore, boycott serves as a shar‘i strategy aligned with the objectives 

of Islamic law to prevent harm and uphold justice, emphasizing the responsibility of the 

community to avoid actions that may lead to harm. 

In practical terms, boycott helps safeguard hifz al-nafs (protection of life), hifz al-māl 

(protection of wealth), and hifz al-dīn (protection of religion), which are integral elements of 

maqasid al-syarī‘ah. Moreover, it strengthens moral awareness, social solidarity, and ethical 

responsibility among Muslims toward communities experiencing oppression. Thus, boycott 

is not merely symbolic but has tangible effects in reducing financial, moral, and material 

support to harmful actors, preventing Muslims from participating in actions contrary to 

justice and societal welfare. 

From a maslahah–mafsadah perspective, boycott offers significant benefits, such as 

preventing financial flows or support that reinforce injustice and raising moral consciousness 

among the public. However, potential harms must also be considered, including economic 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
406  

 

impacts on neutral parties, social polarization, or political retaliation. The principle of sadd 

adzzariyat ensures that benefits (maslahah) outweigh potential harms (mafsadah), keeping 

the implementation of boycott in line with the objectives and ethics of Islamic law. 

The implementation of boycott must consider the context, clearly defined targets, 

and economic impacts to ensure it is effective and shar‘i compliant. For instance, targeting 

products that directly support aggression or oppression can be deemed obligatory, while 

products with indirect connections are categorized as recommended. This approach allows 

Muslims to conduct boycott actions strategically, ethically, and in accordance with the 

principles of maqāṣid al-syarī‘ah, without causing additional unintended harm. 

For further research, in-depth empirical studies are needed to assess the impact of 

boycott on consumer behavior, government responses, and international trade. Such studies 

can help establish clear boundaries between products that must be boycotted and those that 

are recommended, providing practical guidance for modern Muslims in upholding justice, 

preventing harm, and safeguarding the welfare of the community comprehensively. 

 
 

  



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
407  

 

REFERENCES 

Agha, Muhammad A. Yahudi: Catatan Hitam Sejarah, 2005. 

Al-Qarafi, Ahmad ibn Idris. Anwar Al-Buruq Fi Anwa’ Al-Furuq. Vol. 2. Beirut, 1998. 

Al-Zuhaili, Abdul Wahhab. Al-Wajiz Fi Usul Al-Fiqh. Damascus: Dar al-Fikr, 1999. 

Fatwa Majelis Ulama Indonesia Nomor 83 Tahun 2023 tentang Hukum Dukungan 
terhadap Perjuangan Palestina (2023). 

Feldman, David. Boycotts Past and Present: From the American Revolution to the Campaign to Boycott 
Israel. London: Palgrave Macmillan, 2019. 

Ginting, E. “Konflik Israel–Palestina Ditinjau Dari Hukum Internasional.” Jurnal Saintech 5, 
no. 1 (2020). 

Ibn al-Qayyim al-Jauziyyah, Muhammad bin Abu Bakar. I’lam Al-Muwaqi’in ‘an Rabb Al-
Alamin, Juz II. Saudi Arabia: Dar Ibn al-Jauzi, 2011. 

Laili, Audra, and Muhammad Ibrahim. “Analisis Hukum Ekonomi Syari’ah Terhadap 
Pemboikotan Produk Israel.” Jurnal Program Studi Ekonomi Syariah 2, no. 2 (2021): 167–
68. 

Ma’luf, Louis. Al-Munjid Fi Al-Lughah Wa Al-A’lam. Beirut: Dar al-Masyriq, 1986. 

Mustafa, A. “Palestinians Fighting against Nazis: The Story of Palestinian Volunteers in the 
Second World War.” War in History 26, no. 2 (2021): 227–49. 

Nor, Mohd. Razif. “Konflik Israel–Palestin Dari Aspek Sejarah Modern Dan Langkah 
Pembebasan Dari Cengkaman Zionis.” Journal of Tamaddun, 2010, 75. 

Patria, K. “Analisis Gerakan Boikot Israel Terhadap Kebijakan Impor Produk Pro-Israel 
Ke Indonesia.” Perspektif 13, no. 3 (2024): 727–35. 

Porta, Donatella Della, and Mario Diani. Social Movements: An Introduction. Oxford: Wiley-
Blackwell, 2020. 

Ryan, Michael W. “Treatment of Group Boycotts under Section 1 BT  - American Bar 
Association Antitrust Section Spring Meeting,” 2006. 

Sunarto, Muhammad Zainuddin. “LARANGAN PERNIKAHAN BEDA AGAMA 
DALAM PERSPEKTIF SYAD ZARI’AH IMAM AL-SYATIBI.” JURNAL ISLAM 
NUSANTARA 2, no. 2 (2018): 174–88. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

▪ Hak Kekayaan Intelektual (HKI) sebagai Objek 
Jaminan Pembiayaan dalam Perspektif Hukum 
Ekonomi Syariah 

▪ Konsep Kafa’ah dalam Prespektif Imam Malik dan 
Imam Syafi’i: Analisis Metodologi Ushul Fikih 

▪ Peran Istri sebagai Pencari Nafkah dan Dampaknya 
terhadap Keutuhan Rumah Tangga Perspektif Islam 

▪ Implikasi Normatif dan Sosial Perjanjian Pra-Nikah 
Perspektif Hukum Keluarga Islam di Indonesia 

▪ Konsep Nabawi dalam Membangun Keharmonisan 
Rumah Tangga 

▪ The Boycott of Israeli Products From The 
Perspective Of Sadz Al-Dzarai’: A Normative 
Analysis Within Islamic Law 

▪ Implementation of The Wakalah Bil Ujroh Contract 
in Financing Products at Islamic Financial 
Institutions 

▪ Analysis of Legal Policy Implementation Against 
Perpetrators of Child Bullying 

▪ Deconstructing Mu’asyarah Bi Al-Ma’ruf: Toward A 
Gender-Just Framework of Islamic Family Law 

▪ Kafa’ah dalam Perkawinan Perspektif Maqasid Al-
Syari’ah (Studi Kasus pada Pesantren Darul Ma’sum dan 
Yayasan Darussalam Kabupaten Probolinggo) 

▪ Eksistensi dan Perkembangan Kelembagaan Hukum 
Islam di Indonesia 

▪ Perlindungan Hukum terhadap Fenomena 
Perkawinan Siri Dibawah Umur tanpa Wali di 
Kabupaten Lumajang 

▪ From Formal Validity to Ethical Accountability: 
Good Faith in Sharia Electronic Contracts Under 
Indonesian Law 

▪ The Genealogy of Taqnin Al-Ahkam And Its Initial 
Implementation In The Ottoman Empire 

▪ Legal Protection for Parties When MPD Fails to 
Collect Notarial Protocols 

▪ Raising the Marriage Age, Raising Dispensations? 
Evidence From the Malang Religious Court After 
Constitutional Court Decision no. 22/PUU-
XV/2017 

▪ Review of Islamic Law and Law no. 1 of 1974 and 
Constitutional Court Decision no. 46/PUU-
VIII/2010 Concerning Siri Marriage Law: The 
Position of Wives, Children And Property 

▪ Juridical Review of Marriage Contracts For 
Pregnant Women In Islamic Law And National Law 

▪ Sharia Economic Law on The Growth of Micro, 
Small, And Medium Enterprises (UMKM) In The 
Digital Era 

 

 

  

E d i s i :  V o l u m e  9  N o m o r   2 
J u l i   -   D e s e m b e r  2 0 2 5 



 

H a k a m 

Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 
e-ISSN : 25808052  |  p-ISSN : 2829-5803 
 
DOI: https://doi.org/10.33650/jhi 
 
 
 

Volume 9 Nomor 2, Juli – Desember 2025 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Editorial Office: 
 
Program Studi Hukum Keluarga (Ahwal Syakhshiyah) 
Fakultas Agama Islam Universitas Nurul Jadid,  
Paiton, Probolinggo, Jawa Timur, Indonesia 67291.  
Telepon: 0888 30 78899, Hp: 082232108969 
Email: hukumkeluarga.fai@unuja.ac.id 
Website: https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam/index   

https://doi.org/10.33650/jhi
https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam/index


H a k a m 
Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 
 
Editor In Chief 
Muhammad Zainuddin Sunarto, Sinta ID 6116528, Universitas Nurul Jadid, 
Probolinggo, Indonesia 

 
Editorial Board 
Daniel Fernandez Kranz, Scopus ID 12797471200, Instituto de Empresa 
University, Segovia, Spain, Spain 
Mohammad Fadel, Scopus ID 39261404000, University of Toronto, Canada, 
Canada 
Joana Salifu Yendork, Scopus ID 56328263000, University of Ghana, Ghana, 
Ghana 
Siti Muna Hayati, Scopus ID, UIN Sunan Kalijogo Yogyakarta 
Slawa Rokicki, Scopus ID 56404564000, University College Dublin, Ireland, 
Ireland 
Khoirul Hidayah, Scopus ID 57203353119, Universitas Islam Negeri Maulana 
Malik, Malang, Indonesia 
Akhmad Farid Mawardi Sufyan, Scopus ID 57266242300, Institut Agama 
Islam Negeri Madura, Pamekasan, Indonesia 
Zakiyatul Ulya, Scopus ID 57218455431, Universitas Islam Negeri Sunan 
Ampel Surabaya, Indonesia 
 

Reviewers 
Ewa Batyra, Scopus ID 57192590667, The Max Planck Institute for 
Demographic Research, Germany, Germany 
Elizabeth Agey, Scopus ID 57204005122, University of California Santa 
Barbara, United States of America, United States 
Olympia L.K. Campbell, Scopus ID 57221476734, Institute For Advanced 
Study in Toulouse, France, France 
Xiangming Fang, Scopus ID 36339202800, China Agricultural University, 
Beijing, China, China 
Rihab Grassa, Scopus ID 55505935200, Manouba University, Tunisia, Tunisia 
Junghua Hung, Scopus ID 8574630700, National Central University, Taoyuan, 
Taiwan, Taiwan, Province of China 
Rüdiger Lohlker, Scopus ID 6506783480, Northwest University, Xi'an, China, 
China 
Marco Alfano, Scopus ID 57527411400, University College London, United 
kingdom, United Kingdom 



Dhofir Catur Bashori, Scopus ID, Universitas Muhammadiyah Jember, 
Indonesia 
Muslihun -, Scopus ID, Institut KH Abdul Chalim Pacet Mojokerto, Indonesia 
Siti Khoirotul Ula, Scopus ID, Universitas Islam Negeri Sayyid Ali 
Rahmatullah Tulungagung, Indonesia 
Nur Lailatul Musyafa’ah, Scopus ID 57353220700, Universitas Islam Negeri 
Sunan Ampel Surabaya, Indonesia 
 
 

English Language Advisor 
Achmad Naufal Irsyadi, Sinta ID 6704870, Universitas Nurul Jadid, 
Probolinggo, Indonesia 
 

Layouter 
Faizul Mubarok, Universitas Nurul Jadid, Probolinggo, Indonesia 
  



H a k a m 
Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 

Table of Content 
 

1 HAK KEKAYAAN INTELEKTUAL (HKI) SEBAGAI OBJEK 
JAMINAN PEMBIAYAAN DALAM PERSPEKTIF HUKUM 
EKONOMI SYARIAH 
Diding Jalaludin, Piqi Rizki Padhilah, Umar Rojikin, Muhamad Kholi, 
Tatang Astarudin 
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

181 – 194 

2 PERAN ISTRI SEBAGAI PENCARI NAFKAH DAN DAMPAKNYA 
TERHADAP KEUTUHAN RUMAH TANGGA PERSPEKTIF 
ISLAM 
Muhammad Shidqi Pribadi, Teguh dwi cahyadi 
Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i Jember 

195 – 211 

3 KONSEP NABAWI DALAM MEMBANGUN KEHARMONISAN 
RUMAH TANGGA 
Muhammad Fathur Rachman Imanda, Winning Son Ashari  
Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i Jember 

212 – 227 

4 IMPLEMENTATION OF THE WAKALAH BIL UJROH 
CONTRACT IN FINANCING PRODUCTS AT ISLAMIC 
FINANCIAL INSTITUTIONS 
Muhammad Fikri Auliaurrahman  
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

228 – 242 

5 DECONSTRUCTING MU’ASYARAH BI AL-MA’RUF: TOWARD A 
GENDER-JUST FRAMEWORK OF ISLAMIC FAMILY LAW 
Lina Nur Anisa 
Institut Agama Islam Ngawi 

243 – 266 

6 EKSISTENSI DAN PERKEMBANGAN KELEMBAGAAN HUKUM 
ISLAM DI INDONESIA 
Hasbi Umar, Husin Bafadhal, Reza Rahmatullah 
Universitas Islam Negeri Sulthan Thaha Saifuddin Jambi 

267 – 278 

7 FROM FORMAL VALIDITY TO ETHICAL ACCOUNTABILITY: 
GOOD FAITH IN SHARIA ELECTRONIC CONTRACTS UNDER 
INDONESIAN LAW 
Sigit Nurhadi Nugraha, Abdul Rachmad Budiono, Budi Santoso, Rachmi 
Sulistyarini  
Fakultas Hukum Universitas Brawijaya, Malang, Indonesia 

279 – 303 

8 LEGAL PROTECTION FOR PARTIES WHEN MPD FAILS TO 
COLLECT NOTARIAL PROTOCOLS 
Adinda Mellinia Aurel, Herlindah, Imam Rahmat Sjafi’i 
Universitas Brawijaya Malang, Indonesia 

304 – 326 

9 REVIEW OF ISLAMIC LAW AND LAW NO. 1 OF 1974 AND 
CONSTITUTIONAL COURT DECISION NO. 46/PUU-VIII/2010 
CONCERNING SIRI MARRIAGE LAW: THE POSITION OF 
WIVES, CHILDREN AND PROPERTY 
Syaiful Bakri, Muhammad Abrori  
Sekolah Tinggi Ilmu Syari’ah Darul Falah Bondowoso 

327 – 341 



10 SHARIA ECONOMIC LAW ON THE GROWTH OF MICRO, 
SMALL, AND MEDIUM ENTERPRISES (UMKM) IN THE 
DIGITAL ERA 
Meisa Nur Safitri, Nabila Nurkhafiah, Siti Nurzihan, Afifaturrohmaniyah 
Universitas Islam Negri Sultan Maulana Hasanudin Banten, Indonesia 

342 – 355 

11 KONSEP KAFA’AH DALAM PRESPEKTIF IMAM MALIK DAN 
IMAM SYAFI’I: ANALISIS METODOLOGI USHUL FIKIH  
Nailil Maziyati, Luthfiyah 
Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang, Indonesia 

356 – 375 

12 IMPLIKASI NORMATIF DAN SOSIAL PERJANJIAN PRA-NIKAH 
PERSPEKTIF HUKUM KELUARGA ISLAM DI INDONESIA  
Suwito, Didit Darmawan, Saidah Fiddaroini Harun, Risma A’limathus 
Zuriah 
Universitas Sunan Giri Surabaya, Indonesia 

376 – 394 

13 THE BOYCOTT OF ISRAELI PRODUCTS FROM THE 
PERSPECTIVE OF SADZ AL-DZARAI’: A NORMATIVE 
ANALYSIS WITHIN ISLAMIC LAW 
Ai Samrotul Fauziah 
UIN Sunan Gunung Djati Bandung 

395 – 407 

14 ANALYSIS OF LEGAL POLICY IMPLEMENTATION AGAINST 
PERPETRATORS OF CHILD BULLYING  
Sulistina, Amilia Putri Kartika Sari, Efrilia Yusri, Arindy Sri Musdalifah 
Universitas Nurul Jadid Paiton Probolinggo, Indonesia 

408 – 424 

15 KAFA’AH DALAM PERKAWINAN PERSPEKTIF MAQASID AL-
SYARI’AH (Studi Kasus pada Pesantren Darul Ma’sum dan Yayasan 
Darussalam Kabupaten Probolinggo) 
Muhamad Agus Salim, Fauziyah Putri Meilinda  
Institut Ahmad Dahlan Probolinggo, Indonesia 

425 – 439 

16 PERLINDUNGAN HUKUM TERHADAP FENOMENA 
PERKAWINAN SIRI DIBAWAH UMUR TANPA WALI DI 
KABUPATEN LUMAJANG 
Uswatun Hasanah, Fauziyah Putri Meilinda  
Institut Ahmad Dahlan Probolinggo 

440 – 453 

17 THE GENEALOGY OF TAQNĪN AL-AHKĀM AND ITS INITIAL 
IMPLEMENTATION IN THE OTTOMAN EMPIRE 
Alby Labib Halbana Bunyamin, Abdul Mufti Albasyari   
UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia; Institut Nahdlatul Ulama 
Ciamis, Indonesia 

454 – 468 

18 RAISING THE MARRIAGE AGE, RAISING DISPENSATIONS? 
EVIDENCE FROM THE MALANG RELIGIOUS COURT AFTER 
CONSTITUTIONAL COURT DECISION NO. 22/PUU-XV/2017 
Risma Nur Arifah, Mohd Nurhusairi Bin Mat Hussin, Erik Sabti 
Rahmawati, Anggreani Kharimatuz Zahro 
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia; 
Universiti Malaya, Malaysia 

469 – 483 

19 JURIDICAL REVIEW OF MARRIAGE CONTRACTS FOR 
PREGNANT WOMEN IN ISLAMIC LAW AND NATIONAL LAW 
Yurizka Syahdani Nst, Uswatun Hasanah 
Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary 
Padangsidimpuan, Indonesia 

484 – 501 

 



Hakam : Journal of Islamic Law Studies and Islamic Economic Law  
This journal is an open-access article under a CC BY-NC-SA 4.0 International License. © 2025, the author(s) 

 
Volume 9 Number 2 (December 2025) | Pages 408 – 424 

Doi: https://doi.org/10.33650/jhi.v9i2.13322  
Submitted: 18 November 2025 | Revised: 30 November 2025 | Accepted: 22 December 2025 | Published: 31 December 2025 

 
 

ANALYSIS OF LEGAL POLICY IMPLEMENTATION AGAINST 
PERPETRATORS OF CHILD BULLYING  

 
 

Sulistina, Amilia Putri Kartika Sari, Efrilia Yusri, Arindy Sri Musdalifah 
Universitas Nurul Jadid Paiton Probolinggo, Indonesia  

Email: sulistina@unuja.ac.id 

 
 

ABSTRACT 

Bullying is a common occurrence in Indonesia. Many cases of bullying occur in schools, from elementary to 
secondary education, and even at the university level. The law has its own perspective on children who become 
perpetrators of crimes. Legal treatment for children in conflict emphasizes the best protection for children, not 
just retaliation. The method used in this study is normative juridical or normative legal research, also commonly 
referred to as doctrinal legal research. The discussion in this study will outline the rules and implementation of 
legal policies against perpetrators of bullying who are minors. The conclusion of this study is that bullying in 
school-age children is deviant behavior, both in the form of physical and psychological violence, namely by 
underage children as subjects against other children as objects of the deviation, carried out through physical, 
verbal, relational, and electronic bullying. Law enforcement against minors who commit bullying refers to Law 
Number 35 of 2014 concerning Amendments to Law Number 23 of 2002 concerning Child Protection and 
Law Number 11 of 2012 concerning the Juvenile Criminal Justice System. Legal protection measures for crimes 
committed by children are pursued. Diversion, however, does not prevent the possibility of criminal sanctions 
as stipulated in Article 76C of the Child Protection Law. 
 
Keywords : Legal Policy, Bullying, children 

ABSTRAK 

Perundungan atau bullying menjadi perihal lazim yang terjadi di Indonesia. Temuan kasus-kasus perundungan 
banyak terjadi dilingkungan sekolah baik dari pendidikan dasar hingga menengah, dan bahkan di tingkat 
perguruan tinggi. Hukum mempunyai pandangan tersendiri bagi anak yang menjadi pelaku kejahatan. Perlakuan 
hukum terhadap anak yang berkonflik adalah dengan menekankan perlindungan terbaik anak atau bukan 
sekedar pembalasan. Metode yang digunakan pada penelitian ini adalah yuridis normative atau penelitian hukum 
normative dan juga biasa disebut dengan penelitian hukum doctrinal. Pembahasan dalam penelitian ini akan 
menguraikan tentang aturan dan implementasi kebijakan hukum terhadap pelaku perundungan yang merupakan 
seorang anak belum dewasa. Kesimpulan dari penelitian ini yaitu bahwa perundungan pada anak usia sekolah 
merupakan tingkah laku penyimpangan baik berupa kekerasan secara fisik maupun secara psikologi, yaitu oleh 
anak usia di bawah umur sebagai subjek terhadap anak lainnya sebagai objek pada penyimpangan tersebut yang 
dilakukan secara perundungan fisik, verbal, relasional hingga perundungan elektronik.  Penegakan hukum 
terhadap anak di bawah umur yang melakukan perundungan mengacu pada Undang-Undang Nomor 35 Tahun 
2014 tentang Perubahan Atas Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2002 tentang Perlindungan Anak dan 
Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2012 tentang Sistem Peradilan Pidana Anak.  Upaya perlindungan hukum 
terhadap tindak pidana yang dilakukan oleh anak dilalui. Secara diversi akan tetapi tidak mencegah kemungkinan 
untuk di sanksi pidans seperti yang tertuang dalam Pasal 76C UU Perlindungan Anak. 
 
Kata Kunci: Kebijakan Hukum, Perundungan, anak-anak 

 

  

Published by Islamic Faculty of Nurul Jadid University, Probolinggo, Indonesia. 
online access at https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam  
e-ISSN 2580-8052 | p-ISSN 2829-5803 

https://doi.org/10.33650/jhi.v9i2.13322
https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam


Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
409  

 

LATAR BELAKANG 

Perundungan atau bullying merupakan fenomena yang cukup lazim di beberapa negara 

termasuk Indonesia. Pada 2024, Jaringan Pemantau Pendidikan Indonesia(JPPI) mencatat 

terdapat 573 kasus kekerasan yang dilaporkan di lingkungan pendidikan, termasuk sekolah, 

madrasah, dan pesantren. Jumlah ini mengalami lonjakan yang signifikan. Sebagai 

perbandingan, pada 2020 tercatat 91 kasus kekerasan yang diterima. Jumlah tersebut 

kemudian meningkat menjadi 142 kasus pada 2021, 194 kasus pada 2022, dan 285 kasus pada 

2023. JPPI melaporkan bahwa kasus kekerasan di lembaga pendidikan telah terjadi di hampir 

seluruh provinsi di Indonesia. Distribusi kasus menunjukkan bahwa Jawa Timur berada di 

posisi tertinggi dengan 81 kasus, diikuti oleh Jawa Barat 56 kasus, dan Jawa Tengah 45 kasus 

(Zuhriyah, n.d.). Berikut lonjakan data statistik kasus perundungan di Indonesia (GoodStats, 

n.d.): 

 

Gambar 1. Jumlah kasus perundungan di Indonesia tahun 2020-2024 

Kasus perundungan banyak ditemukan dilingkungan sekolah baik dari tingkat sekolah 

dasar hingga perguruan tinggi. Padahal senyatanya sekolah merupakan wadah pendidikan 

yang diharapkan menjadi tempat berproses, belajar dan berinteraksi sosial. Sekolah harus 

menjadi lembaga yang  bisa memberikan kenyaman dalam pelbagai aspek baik dari segi 

lingkungan, tenaga pendidik dan tempat belajar. Penemuan kasus-kasus perundungan yang 

ada di sekolah tidak hanya menekankan sanksi bagi pelaku perundungan anak, akan tetapi 

leih jauh pertanggung jawaban dari pihak sekolah jika ditemukan ada kelalaian dalam 

mencegah terjadinya perundungan di lingkungan sekolah (Bahtiar, 2025). Menjadi korban 

perundungan bukan perihal yang diinginkan oleh setiap individu. Siswa dan siswi memiliki 

hak untuk dapat menjalani aktivitas sekolah dengan perasaan yang aman, nyaman, tenang 

selama proses belajar berlangsung. Akan tetapi, hak tersebut dalam beberapa kasus terciderai 

oleh tingkah laku sekelompok siswa yang merasa lebih dominan, berwatak buruk, dan 

berperilaku yang tidak terkendali. Sekelompok siswa tersebut melancarkan aksinya pada siswa 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
410  

 

lain yang dirasa lemah atau terjadi dari senior kepada adik-adik junior (Balla et al., 2024). 

Jumlah korban perundungan berdasarkan jenjang pendidikan di Indonesia(GoodStats, n.d.): 

 

Gambar 2. Jumlah korban perundungan berdasarkan jenjang tahun 2024 

Pada beberapa penelitian menunjukkan bahwa kasus perundungan yang terjadi di 

sekolah memiliki dampak jangka panjang bagi korban, baik secara fisik maupun psikis 

(Sitinjak, 2024). Hal yang perlu diluruskan adalah anggapan tentang tindakan perundungan 

yang dianggap wajar sebagai bentuk kenakalan remaja pada umumnya. Padahal tindakan 

tersebut memiliki efek traumatis bagi para korban yang bisa menghambat proses belajar dan 

mengajar secara nyaman. Pelaku bullying di sekolah terindikasi berasal dari lingkungan yang 

tidak sehat, keluarga yang tidak harmonis, hingga anak-anak yang senyatanya tidak mendapat 

perhatian utuh dari orang tua (Putri, 2022). Pelaku yang tidak bisa mengontrol emosi dan 

tingkah lakunya merasa memiliki kekuasaan yang lebih tinggi sehingga mampu untuk 

mengatur orang lain yang dirasa lebih lemah atau lebih rendah. Sejumlah alasan melatar 

belakangi perilaku pelaku, salah satunya adalah perasaan puas karena merasa lebih berkuasa 

dari teman-temannya (Mashuddin et al., 2022). Pelaku perundungan di sekolah memiliki 

masalah pada kepribadiannya yang cenderung memiliki sikap empati rendah, dominan, tidak 

bersahabat dan impulsif (Lusiana & Arifin, 2023). 

Perundungan terjadi hampir disetiap tempat baik di pedesaan, pinggiran kota hingga di 

ibukota. Sepanjang tahun 2025, tercatat 25 anak di Indonesia yang memilih untuk mengakhiri 

hidup karena menjadi korban perundungan (Bullying Marak, 25 Anak Indonesia Bunuh Diri 

Sepanjang 2025 - CNA.Id: Berita Indonesia, Asia Dan Dunia, n.d.). Setiap anak berpotensi 

menjadi korban termasuk anak yang memiliki kebutuhan khusus seperti anak yang dianggap 

kurang secara intelektual, autis, anak dengan penyakit tertentu, anak dengan berat badan 

kurang atau lebih, berbeda secara bahasa hingga suku. Bentuk perundungan juga mengalami 

evolusi seiring dengan makin berkembangnya sosial media yaitu dengan cyberbullying. Makin 

maraknya perilaku bullying hingga dianggap wajar perlu mendapat perhatian intensif dari 

pemerintah serta perumus undang-undang. Indonesia sebagai negara berlandaskan Pancasila 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
411  

 

harus menegaskan bahwa perundungan senyatanya telah melanggar sila kedua Pancasila 

karena menciderai hak dan martabat seseorang. Padahal senyatanya setiap individu berhak 

untuk hidup aman dan nyaman, serta berhak untuk diperlakukan dengan setara (Sari et al., 

2022). Meningkatnya tindakan perundungan harus menjadi perhatian yang intensif. Terlebih 

jika dalam realitasnya bahwa pelaku kebanyakan masih dalam usia belum dewasa atau anak-

anak. Kebijakan hukum tentang perlindungan bagi korban dan pelaku harus dibuat 

sedemikian solutif, mengingat anak merupakan aset penting dan penerus suatu bangsa (Sutra, 

2022).  

Perundungan anak merupakan suatu tindak penyimpangan yang dilakukan anak 

dibawah umur. Perilaku yang menyimpang senyatanya bentuk ancaman yang nyata terhadap 

fondasi kehidupan bangsa dan negara. Oleh sebab itu, setiap elemen harus mampu 

melindungan dan menjamin kehidupuan yang nyaman bagi anak. Perlindungan terhadap anak 

adalah tanggung jawab yang wajib dipikul oleh setiap orang tua, keluarga dan disukung oleh 

lingkungan masyarakat sekitar serta negara. Anak memiliki hak untuk hidup yang layak, 

tumbuh dan berkembang dengan sehat, serta bersosialisasi dengan lingkungan. Hak yang 

yang demikian adalah manifestasi dari konstitusi Indonesia Pasal 28 B ayat (2) Undang-

Undang dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945 (Roosmelan et al., 2025). 

Hukum memiliki sudut pandang tersendiri berkaitan dengan anak yang telah berani 

melakukan tindak kejahatan. Penegakan hukum terhadap anak yang melakukan perundungan 

menjadi tantangan tersendiri demi lahirnya hukum yang adil, solutif, dan efektif. Akan tetapi, 

tidak jarang penanganannya juga terintegrasi dengan orang dewasa (Rusmana, 2024). Secara 

normative, perlindungan hukum bagi anak di bawah umur yang melakukan tindak pidana 

telah tertuang dalam Undang-Undang Nomor 11 tahun 2012 tentang Sistem Peradilan Anak. 

Perlindungan yang dimaksud adalah untuk menjamin serta membela hak-hak pada diri anak 

untuk tetap hidup, tumbuh, berkembang, menjaga harkat dan martabat, serta terlindungi dari 

diskriminasi (Sutanto & Rahaditya, 2024). Disisi lain, melalui Undang-Undang Nomor 35 

Tahun 2014 tentang Perlindungan anak telah memperbolehkan hukuman atau tuntutan 

terhadap individu yang terlibat dalam penindasan.  Dua konsep hukum tersebut secara 

normative mengandung permasalahan norma terbuka sehingga perlu untuk ditelaah lebih 

lanjut perihal Implementasi Kebijakan Hukum Terhadap Pelaku Perundungan Pada Anak 

Yang Belum Dewasa. 

 

  



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
412  

 

RESEARCH METHOD  

Isu permasalahan yang ditelaah pada penelitian ini menggunakan metode hukum 

normatif dengan pendekatan undang-undang dan konseptual. Hukum normatif merupakan 

suatu metode yang menguraikan permasalahan hukum berdasarkan doktrin atau pendapat 

hukum terdahulu yang relevan dengan permasalahan hukum yang dibahas. Penelitian ini 

membahas tentang kebijakan hukum palaku perundungan pada anak yang belum dewasa, 

sehingga fokus terhadap studi kepustakaan yang berkaitan dengan hukum positif di 

Indonesia, asas-asas hukum yang berlaku, hingga menemukan hukum in-concreto. Data yang 

digunakan dalam penelitian ini yaitu data sekunder, yang berasal dari hasil penelusuran 

kepustakaan yang dilakukan (Benuf & Azhar, 2020). 

 

Perilaku Perundungan Pada Anak Usia Sekolah 

Kasus kekerasan terhadap anak tampaknya mendapat perhatian yang tiada habisnya di 

media nasional. Masalah laten yang disebar sebagai “budaya negatif” di masyarakat saat ini 

seringkali mencapai batas ketidak-kewajaran. Perundungan atau yang biasa disebut “bullying” 

terus mewabah pada anak-anak, terutama di lingkungan pendidikan, di tempat-tempat yang 

seharusnya aman, nyaman, dan terlindungi. Bahkan, mengakibatkan jatuhnya korban jiwa 

bagi sebagian kaum radikal (Faqih, 2023).  

Anak merupakan aset berharga yang dimiliki bangsa ini sebagai pendukung 

pembangunan nasional di negara kita. Anak harus diperhatikan dan dipertimbangkan secara 

kualitatif dan berorientasi masa depan. Tanpa kualitas dan masa depan yang jelas seorang 

anak tidak bisa diharapkan menjadi pemimpin bangsa ini. Anak merupakan bagian yang tidak 

terpisahkan dari kelangsungan hidup manusia dan kelangsungan hidup bangsa dan negara 

(Metha, 2023).  

Anak merupakan setiap individu yang berada dalam pengampuan orang tua atau wali, 

seorang yang karena hukum belum dianggap dewasa dan belum cakap bertindak. Umumnya, 

dalam hal tindak pidana usia dapat menjadi alasan penghapus pidana, yang menghilangkan 

unsur kesalahan, khususnya terkait kemampuan bertanggung jawab. Meski demikian, tidak 

dapat dipungkiri bahwa seorang anak pun dapat melakukan tindak pidana berat dan tidak 

dapat dimaafkan hanya lantaran usaianya, untuk itu dalam sistem hukum di Indonesia 

pemidanaan terhadap anak diatur secara khusus dalam UU No.11 Tahun 2012 tentang Sistem 

Peradilan Anak yang juga memuat berbagai ketentuan terkait perlindungan anak serta 

dijelaskan lebih mendetail dalam UU No.35 Tahun 2014 tentang Perubahan Atas UU No.23 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
413  

 

Tahun 2002 tentang Perlindungan Anak. Upaya perlindungan hukum terhadap tindak pidana 

yang dilakukan oleh anak diampu dengan prinsip diversi. Diversi adalah pengalihan 

penyelesaian perkara anak dari proses peradilan pidana keluar proses pidana dan diselesaikan 

secara nonligitasi(Faqih, 2023).  

Perlindungan Hukum terhadap Korban Bullying Dalam konteks perlindungan hukum, 

UU No. 35 Tahun 2014 tentang Perlindungan Anak memberikan landasan yang kuat untuk 

melindungi anak dari tindak kekerasan, termasuk bullying. Pasal 54 UU ini menyatakan 

bahwa setiap anak berhak mendapatkan perlindungan dari kekerasan fisik, psikis, dan 

kejahatan lainnya. Perlindungan ini melibatkan berbagai pihak, termasuk pemerintah, 

lembaga pendidikan, dan masyarakat. Namun, implementasi perlindungan hukum ini masih 

menghadapi berbagai kendala. Salah satu tantangan utama adalah kurangnya pemahaman 

masyarakat tentang hak-hak anak dan mekanisme hukum yang tersedia untuk menangani 

kasus bullying. Selain itu, keterbatasan sumber daya di lembaga perlindungan anak juga 

menjadi hambatan dalam memberikan dukungan yang memadai bagi korban. Restitusi bagi 

korban bullying, sebagaimana diatur dalam Pasal 71D UU No. 35 Tahun 2014, sering kali 

sulit direalisasikan. Proses hukum yang panjang dan kompleks menjadi salah satu faktor yang 

menghambat korban untuk mendapatkan kompensasi atas penderitaan yang dialami. Oleh 

karena itu, diperlukan langkahlangkah yang lebih efektif untuk memperkuat implementasi 

perlindungan hukum bagi anak korban bullying (Rabawati et al., 2025). 

Banyak faktor penyebab bullying di kalangan anak muda. Jalan seorang anak untuk 

menjadi remaja yang agresif cukup kompleks dan dapat dipengaruhi oleh berbagai faktor, 

seperti faktor biologis, psikologis, dan sosial budaya. Pertama, secara biologis ada 

kemungkinan bahwa beberapa anak memiliki kecenderungan genetik untuk menjadi lebih 

agresif daripada yang lain. Kedua, anak-anak yang agresif secara mental tidak memiliki 

pengendalian diri dan sebenarnya memiliki keterampilan sosial yang buruk; Anak-anak ini 

memiliki perspektif yang rendah, kurang empati terhadap orang lain, dan salah mengartikan 

isyarat atau sinyal sosial. Ketiga, faktor pubertas dan krisis identitas yang biasanya terjadi pada 

perkembangan anak muda. Untuk mencari jati diri dan ingin eksis, anak muda biasanya ingin 

membentuk geng. Hubungan teman sebaya mengungkapkan bahwa beberapa anak muda di-

bully karena mereka melakukan "balas dendam" atas penolakan dan kekerasan yang mereka 

alami di masa lalu. Keempat, secara sosio-kultural, bullying dipandang sebagai jenis frustrasi 

yang disebabkan oleh tekanan hidup dan sebagai akibat dari peniruan lingkungan orang 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
414  

 

dewasa secara tidak sadar. Lingkungan memberi indikasi kepada kaum muda bahwa 

kekerasan bisa menjadi jalan untuk menyelesaikan masalah (Metha, 2023). 

Perkara pidana anak merupakan bentuk khusus (lex specialis) dalam tataran hukum 

pidana, lantaran dilakukan oleh seorang yang masih dibawah umur sehingga belum 

dikategorikan sebagai subjek hukum yang cakap (naturalpersoon). Untuk itu, pendekatan yang 

digunakan juga tentu berbeda, dengan masih memberikan kesempatan atau keringanan bagi 

pelaku sesuai perbuatan yang dilakukanya. Penerapan RJ menjadi instrumen optimal yang 

dapat digunakan, lantaran tetap tidak meninggalkan kewajiban bertanggungjawab pelaku, 

namun juga tidak memberatkan sebagaimana sifat pidana retributif yang umum dikenakan 

bagi pelaku usia dewasa (Faqih, 2023).  

Bullying bukan sekadar tindakan kekerasan verbal maupun fisik, tetapi juga persoalan 

sosial yang kompleks, karena dampaknya diperburuk oleh faktor lingkungan yang tidak 

mendukung pemulihan korban. Salah satu faktor sosial yang paling signifikan dalam 

memperburuk dampak bullying adalah kurangnya dukungan dari lingkungan sekitar, baik itu 

keluarga, sekolah, maupun teman sebaya (Ibrahim et al., 2025). 

Perundungan adalah suatu kekerasan baik fisik maupun psikologis yang dilakukan oleh 

seseorang atau sekelompok orang kepada seseorang yang tidak bisa mempertahankan dirinya 

terhadap situasi tersebut, serta ada hasrat untuk membuat seseorang merasa depresi, takut 

dan tidak berdaya sehingga perundungan dapat diartikan sebagai tindakan yang disengaja oleh 

si pelaku pada korbannya, bukan sebuah kelalaian alias memang betul-betul disengaja dan 

tindakan tersebut terjadi secara berulang-ulang serta didasari perbedaan power yang begitu 

mencolok. Tindak perundungan merupakan tindakan atau perilaku yang tidak baik atau 

perilaku yang menyimpang. Hal ini dikarenakan bahwa perilaku tersebut memiliki dampak 

yang cukup serius. Perundungan dalam jangka pendek dapat menimbulkan rasa tidak 

nyaman, tidak aman, terisolasi, perasaan harga diri yang rendah, dan stress bahkan yang lebih 

buruk lagi dapat berakibat depresi yang berakhir dengan bunuh diri. Dalam jangka panjang 

korban tindak perundungan dapat menderita masalah emosional dan perilaku. Unsur-Unsur 

Perundungan di antaranya adalah: pertama, Adanya pelaku: Pelaku perundungan umumnya 

seorang anak yang memiliki kekuatan dan kekuasaan di atas korbannya. Pelaku umumnya 

temperamental, kuat, dan berfisik besar; kedua, adanya korban: Korban perundungan 

biasanya memiliki fisik yang kecil, dan siswa yang rendah kepercayaan dirinya; ketiga, adanya 

saksi: Saksi perundungan biasanya berperan serta dengan dua cara yaitu: mendukung pelaku 

dengan menyuaraki, atau diam dan bersikap acuh. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
415  

 

Faktor penyebab terjadinya bullying yaitu faktor eksternal dan internal. Faktor internal 

adalah: (a) karakteristik kepribadian (b) kekerasan pada masa lalu dan (c) sikap orangtua yang 

memanjakan anak sehingga tidak membentuk kepribadian yang matang. Faktor eksternal 

adalah lingkungan sosial dan budaya. Faktor penyebab terjadinya perilaku bullying dari factor 

keluarga yaitu pelaku bullying yang biasanya berasal dari keluarga yang bermasalah, seperti 

orang tua yang sering menghukum anaknya secara berlebihan, situasi rumah yang penuh 

stress, agresi dan permusuhan.  

 

Penegakan Hukum Terhadap Anak Di Bawah Umur Yang Melakukan Perundungan 

Pelindungan hukum bagi anak yang sesuai dengan hukum merupakan elemen yang 

krusial dalam sistem kejahatan, terutama dalam menjaga prinsip asas Equality Before The 

Law.1 Anak-anak sebagai korban maupun pelaku tindak pidana kekerasan harus diperlakukan 

secara adil tanpa diskriminasi(Helpia & Zhafarina, 2025). 

Dalam hukum pidana, pertanggungjawaban pidana hanya dapat dikenakan apabila 

pelaku memenuhi unsur kesalahan, yaitu adanya niat jahat (mens rea) dan perbuatan pidana 

(actus reus).3 Dalam kasus anak sebagai pelaku, hukum pidana anak harus 

mempertimbangkan faktor psikologis dan sosial yang melatarbelakangi tindakan tersebut. 

Faktor-faktor seperti lingkungan keluarga, kondisi ekonomi, dan pergaulan anak dapat 

menjadi pemicu tindakan kriminal yang dilakukan oleh anak (Efrillia et al., 2025). Selain itu, 

penegakan hukum terhadap anak harus lebih bersifat rehabilitatif daripada retributif, dengan 

tujuan untuk memulihkan dan mendidik anak, bukan hanya menghukum. 6 Oleh karena itu, 

keterlibatan hakim dalam memahami aspek kriminologi dan viktimologi menjadi penting, 

sehingga keputusan yang diambil tidak hanya berdasarkan hukum, tetapi juga 

mempertimbangkan kondisi psikologis dan sosial anak. 

Anak-anak dibawah umur melakukan perundungan disebabkan beberapa alasan. 

Terkadang mereka bertindak impulsif dan memperlakukan orang lain secara tidak layak tanpa 

melihat resiko atau konsekuensi yang akan terjadi. Mereka merasa tinggi dan suka akan 

perasaan dominan dengan menjatuhkan orang lain, perasaan ini yang membuat mereka 

merasa tinggi seakan-akan status sosial mereka berada di tingkat paling atas setelah 

melakukan perundungan tersebut. Dan hal itu akan terus menerus terjadi agar mereka tetap 

merasa puas dan membuktikan bahwa status sosial mereka di atas manusia yang lain. Biasanya 

mereka memiliki masalah keluarga yang banyak dan memutuskan untuk melampiaskan 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
416  

 

kefrustasian atas masalah-masalah tersebut kepada orang lain yang mereka anggap lebih 

lemah, dan tidak mempunyai rasa simpati pada korban (Sachmaso et al., 2024). 

Kenakalan anak sering disebut dengan juvenile delinquency, yang diartikan sebagai anak 

cacat sosial. Delinquency adalah suatu tindakan atau perbuatan yang dilakukan oleh seorang 

anak yang dianggap bertentangan dengan ketentuan-ketentuan hukum yang berlaku di suatu 

negara dan yang oleh masyarakat itu sendiri dirasakan serta ditafsirkan sebagai perbuatan 

tercela. Berdasarkan Undang – Undang No. 35 tahun 2014 tentang perubahan atas Undang 

– Undang No. 23 tahun 2002 tentang Perlindungan Anak Pasal 1 ayat (1) mendefinisikan 

anak adalah seseorang yang belum berusia 18 tahun termasuk anak yang masih dalam 

kandungan. Namun khusus untuk anak sebagai pelaku tindak pidana, Undang -Undang 

Peradilan Anak menggunakan istilah anak yang berkonflik dengan hukum maka batasan usia 

yang dikategorikan sebagai anak adalah 12 tahun. Dari penjelasan tersebut jelas bahwa 

Undang – Undang Perlindungan anak mengategorikan anak yang sudah berusia 12 tahun 

sudah dapat dikenakan hukuman pidana jika terbukti melakukan tindak pidana. Hal ini dapat 

dilihat pada Undang - Undang No. 11 tahun 2012 tentang Sistem Peradilan Pidana Anak 

Pasal 1 ayat 3 yang menjelaskan bahwa anak berkonflik dengan hukum selanjutnya disebut 

anak yang telah berumur 12 tahun, tetapi belum berumur 18 tahun yang diduga melakukan 

tindak pidana (Damayanti & Tanudjadja, 2024). 

Pendidikan merupakan suatu hal yang menjadi tujuan terpenting dalam Pembangunan 

di setiap negara. Fondasi utama dalam memajukan bangsa dan negara ialah melalui system 

pendidikan yang diterapkan oleh negara tersebut. Menurut UUD Nomor 20 tahun 2003 

tentang Sistem Pendidikan Nasional (SISDIKNAS) pada Pasal 1 yang berisi bahwa 

Pendidikan adalah usaha sadar dan terencana untuk mewujudkan suasana belajar dan proses 

pembelajaran agar peserta didik secara aktif mengembangkan potensi dirinya untuk memiliki 

kekuatan spritual keagamaan, pengendalian diri, kepribadian, kecerdasan, akhlak mulia, serta 

keterampilan yang diperlukan dirinya, masyarakat, bangsa, dan negara (Firmansyah, 2024). 

Perilaku anak yang suka mengejek, memukul, mengintimidasi, mengompas, memfitnah dan 

sebagainya ialah beberapa bentuk bullying di lingkungan pergaulan sekolah. Bullying sangat 

merugikan anak-anak yang menjadi korbannya, karena korban bullying akan merasa tidak 

nyaman, terancam, konsentrasi belajarnya terganggu hingga pada ketakutan yang berlebihan 

(Firmansyah, 2024). 

Perhatian terhadap perlindungan anak di Indonesia sendiri dapat ditelusuri mulai dari 

apa yang telah diamanatkan dalam pembukaan Undang-Undang Dasar 1945 alinea ke-4 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
417  

 

(empat), dari rumusan tersebut diketahui perhatian terhadap anak juga merupakan bagian 

dari tujuan negara. Terdapat polemik dalam pengenaan sanksi terhadap pelaku bullying sebagai 

upaya penanganan kasus bullying atau yang dapat disebut perundungan. Contohnya terkadang 

korban merasa pemberian sanksi terhadap pelaku bullying tidak setimpal atau tidak 

menimbulkan efek jera terhadap pelaku yang diberikan oleh pihak sekolah. 

Berdasarkan Konvensi Hak Anak yang kemudian diadopsi dalam Undang–Undang 

Nomor 23 Tahun 2002 tentang Perlindungan Anak sebagaimana telah diubah dengan 

Undang-Undang Nomor 35 Tahun 2014 tentang Perubahan Atas Undang-Undang Nomor 

23 Tahun 2002 tentang Perlindungan Anak (UU 35/2014) kemudian diubah kedua kalinya 

dengan Peraturan Pemerintah Pengganti Undang-Undang Nomor 1 Tahun 2016 tentang 

Perubahan Kedua Atas Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2002 tentang Perlindungan Anak 

(Perppu 1/2016) sebagaimana telah ditetapkan menjadi undang- undang melalui Undang-

Undang Nomor 17 Tahun 2016 tentang Penetapan Peraturan Pemerintah Pengganti 

Undang-Undang Nomor 1 Tahun 2016 tentang Perubahan Kedua Atas Undang-Undang 

Nomor 23 Tahun 2002 tentang Perlindungan Anak, terdapat sedikitnya 4 (empat) prinsip 

umum perlindungan anak sebagai fondasi bagi setiap Negara dalam menjalankan kebijakan 

perlindungan anak, yaitu:  

Prinsip nondiskriminasi, berarti bahwa semua hak yang diakui dan termuat dalam 

konvensi hak anak harus diterapkan kepada setiap anak tanpa membedakan hal apapun; 

Prinsip kepentingan terbaik bagi anak. Prinsip ini mengingatkan kepada semua 

penyelenggara perlindungan anak bahwa pertimbangan–pertimbangan dalam pengambilan 

keputusan menyangkut masa depan anak, bukan dengan ukuran orang dewasa apalagi 

berpusat kepada kepentingan orang dewasa. Apa yang menurut ukuran dewasa baik, belum 

tentu baik pula menurut ukuran kepentingan anak. Bisa jadi orang dewasa memberikan 

bantuan dan menolong tetapi yang sebenarnya terjadi ialah justru menghancurkan masa 

depan anak; Prinsip hak hidup, kelangsungan hidup, dan perkembangan. Hal yang 

disampaikan dari prinsip ini bahwa Negara harus memastikan setiap anak akan memiliki 

jaminan kelangsungan hidupnya karena hak hidup ialah sesuatu yang melekat dalam dirinya, 

bukan pemberian dari Negara atau orang per orang. Negara harus menyediakan lingkungan 

yang kondusif, sarana dan prasarana hidup yang memadai untuk menjadi hak hidup tersebut; 

Prinsip penghargaan terhadap argumen atau opini anak. Yang hendak disampaikan 

dalam prinsip ini ialah memberi ketegasakn bahwa anak mempunyai otonomi kepribadian. 

Karena itu, anak tidak seharusnya dianggap dalam posisi yang lemah, menerima dan pasif, 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
418  

 

tetapi sebenarnya anak ialah bentuk dari pribadi yang otonom yang mempunyai pengalaman, 

keinginan, imajinasi, obsesi dan aspirasi yang belum tentu sama dengan orang dewasa. 

Berikut ini pasal-pasal dalam Undang-undang Nomor 1 Tahun 2023 tentang KItab 

Undang-undang Hukum Pidana (KUHP 2023) yang dapat dikenakan pada pelaku tindakan 

perundungan atau bullying yaitu dalam Pasal 433 dan Pasal 436 tentang Penghinaan ringan 

yang berkaitan dengan penghinaan, Pasal 466 berkaitan dengan penganiayaan, Pasal 482 

berkaitan dengan pemerasan dan pengancaman. Menurut Pasal 76B, individu dilarang 

melakukan tindakan yang melibatkan atau mengizinkan keterlibatan anak dalam situasi yang 

bercirikan pelecehan dan penelantaran. Berdasarkan ketentuan yang tertuang dalam Pasal 77 

dan 77B, setiap orang yang melanggar ketentuan sebagaimana dimaksud dalam Pasal 76A 

dan 76B dipidana dengan pidana penjara paling lama lima tahun dan/atau denda paling 

banyak Rp100.000.000,00 (seratus juta rupiah). 

Semua individu yang terlibat dalam penindasan, termasuk anak di bawah umur, tunduk 

pada hukum pidana ini. Apabila pelaku masih berusia di bawah 18 tahun, maka kerangka 

hukum dan prosedur yang diterapkan mengacu pada ketentuan yang tertuang dalam Undang-

Undang Nomor 11 Tahun 2012 tentang Sistem Peradilan Pidana Anak (UU SPPA). 

Mengingat perundungan ini merupakan tindakan kekerasan terhadap anak, maka menurut 

UU Perlindungan anak, perundungan termasuk dalam tindak pidana karena dapat 

menyebabkan luka fisik ataupun mental. Pemerintah telah menerapkan Undang-Undang 

Nomor 35 Tahun 2014 yang mengubah Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2002 tentang 

Perlindungan Anak, untuk mengendalikan perundungan terhadap anak. Undang-undang ini 

memperbolehkan hukuman atau tuntutan terhadap individu yang terlibat dalam penindasan.  

Menurut Pasal 1 angka 15a UU Perlindungan Anak, kekerasan secara hukum diartikan 

sebagai setiap perbuatan yang ditujukan kepada anak yang menimbulkan akibat fisik, psikis, 

seksual, dan/atau penelantaran, serta menimbulkan kesusahan atau penderitaan. Hal ini 

mencakup berbagai bentuk kekerasan, seperti ancaman untuk melakukan tindakan, 

pemaksaan, atau perampasan kebebasan yang melanggar hukum. Pasal 76C UU Perlindungan 

Anak melarang seseorang melakukan tindakan kekerasan terhadap anak, termasuk 

melakukan, memberi wewenang, melaksanakan, mengarahkan, atau ikut serta dalam tindakan 

tersebut. Akibat hukum apabila melanggar ketentuan Pasal 76C diatur dalam Pasal 80 UU 

Perlindungan Anak yang memiliki maksud untuk mengatur sanksi pidana seorang anak yang 

melakukan tindak pidana perundungan akan mendapatkan sanksi pidana jika anak mengalami 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
419  

 

perundungan terdapat luka berat, dan penambahan 1/3 jika orang tua dari pelaku ikut 

melakukan perbantuan dalam melakukan perundungan. 

Faktor-faktor yang mempengaruhi penegakan hukum pidana dalam penyelesaian 

tindak pidana perundungan atau bullying, yaitu sebagai berikut: Faktor Penegak Hukum 

Dalam kasus perundungan atau bullying sendiri, penegak hukum diharapkan dapat 

menyediakan tim penyelidik yang cukup untuk pembuktian kasus perundungan atau bullying 

tersebut serta sumber daya manusia dari aparat penegak hukum itu sendiri agar tidak 

menganggap remeh kasus penindasan atau bullying; Faktor Hukum bahwa belum adanya 

peraturan yang sangat dibutuhkan untuk menegakan hukum pidana tentang Tindakan 

perundungan. Perundungan atau bullying sendiri sering kali diselesaikan dengan cara non 

litigasi atau mendamaikan kedua belah pihak tanpa jalur hukum. Hal tersebut dibenarkan 

adanya, namun bila Penindasan atau bullying itu sendiri sudah masuk ketahap kriminal 

seperti, penganiayaan, pemerasan dan lain-lain, jalur hukum dapat ditempuh; Faktor Sarana 

dan Prasarana Dalam proses penegakan hukum, sarana dan prasarna hukum mutlak 

diperlukan untuk memperlancar dan terciptakan kepastian hukum. Sarana dan prasarana 

hukum yang memadai dimaksudkan untuk mengimbangi kemajuan teknologi dan globalisasi, 

yang telah mempengaruhi anak-anak untuk merundung temannya dengan media apapun. 

Dengan media social salah satunya atau biasa kita kenal cyberbullying; Faktor Masyarakat 

Kesadaran hukum masyarakat yang masih rendah dapat menjadi hambatan bagi proses 

penegakan hukum. Hal ini dapat dilihat dari masih adanya rasa enggan dalam masyarakat 

untuk ikut berperan dalam mencegah terjadinya perundungan atau bullying.  

Peranan orang tua dan Keluarga yang paling berpengaruh untuk menentukan apakah 

anak-anak mereka dibesarkan oleh kasih sayang dan perhatian yang cukup agar anak tidak 

melakukan Tindakan yang buruk seperti menindas temannya; Faktor Kebudayaan Faktor 

kebudayaan yakni sebagai hasil karya, cipta dan rasa yang didasarkan pada karsa manusia 

didalam pergaulan hidup. Faktor kebudayaan yang sebenarnya bersatu padu dengan factor 

masyarakat sengaja dibedakan, karen didalam pembahasannya diketengahkan masalah 

spiritual atau non materiel sebagai suatu sistem (atau subsistem dari system kemasyarakatan). 

Faktor yang mempengaruhi penegakan hukum pidana terhadap pelaku tindakan penindasan 

atau bullying di sekolah dasar adalah faktor substansi, faktor penegak hukum, dan faktor 

budaya hukum (Farida & Rochmani, 2020). 

 

  



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
420  

 

KESIMPULAN  

Perundungan pada anak usia sekolah merupakan tingkah laku penyimpangan baik 

berupa kekerasan secara fisik maupun secara psikologi, yaitu oleh anak usia di bawah umur 

sebagai subjek terhadap anak lainnya sebagai objek pada penyimpangan tersebut. 

Perundungan dapat dilakukan dengan berbagai cara yaitu perundungan fisik, verbal, 

relasional hingga perundungan elektronik. Penyebab perundungan adalah perihal yang 

kompleks karena dilatar belakangi oleh factor lingkungan, biologis, psikologis dan social 

budaya.   

Penegakan hukum terhadap anak di bawah umur yang melakukan perundungan 

mengacu pada Undang-Undang Nomor 35 Tahun 2014 tentang Perubahan Atas Undang-

Undang Nomor 23 Tahun 2002 tentang Perlindungan Anak dan Undang-Undang Nomor 

11 Tahun 2012 tentang Sistem Peradilan Pidana Anak.  Upaya perlindungan hukum terhadap 

tindak pidana yang dilakukan oleh anak dilalui. Secara diversi atau pengalihan penyelesaian 

perkara anak dari proses peradilan pidana keluar proses pidana dan diselesaikan secara 

nonligitasi. Akan tetapi, pada Pasal 76C UU Perlindungan Anak juga mengatur bahwa 

melarang seseorang melakukan tindakan kekerasan terhadap anak, termasuk melakukan, 

memberi wewenang, melaksanakan, mengarahkan, atau ikut serta dalam tindakan tersebut. 

Akibat hukum apabila melanggar ketentuan Pasal 76C diatur dalam Pasal 80 UU 

Perlindungan Anak yang memiliki maksud untuk mengatur sanksi pidana seorang anak yang 

melakukan tindak pidana perundungan akan mendapatkan sanksi pidana jika anak mengalami 

perundungan terdapat luka berat, dan penambahan 1/3 jika orang tua dari pelaku ikut 

melakukan perbantuan dalam melakukan perundungan.  

 
REKOMENDASI 

1.  Bagi para orang tua: diperlukan adanya intensitas pengawasan terhadap kegiatan, sikap 

dan perilaku hingga lingkungan bermain dan belajar anak. Intensitas pengawasan mampu 

memberikan batasan ruang gerik sehingga kegiatan anak dapat dikontrol secara positif. 

2. Bagi tenaga pendidik: diperlukan adanya peningkatan kenyamanan pada lingkungan 

sekolah yang dapat menumbuhkan tumbuh kembang anak. Sehingga energi lebih para 

siswa dapat tersalurkan secara positif pada kegiatan-kegiatan sekolah. 

3.  Bagi pemerintah: perlu adanya Kerjasama sosialisasi bullying dengan para penegak 

hukum. Hal tersebut sebagai implementasi bahwa bullying tidak sekedar kurikulum pada 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
421  

 

ranah teori tetapi juga harus memberikan efek takut dan jera bagi siswa dan siswi di 

lingkungan sekolah.   

 

  



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
422  

 

DAFTAR PUSTAKA 

Bahtiar, H. N. (2025). Analisis Yuridis Pertanggung jawaban Sekolah Atas Tindakan 
Perundungan Di Lingkungan Sekolah. Arus Jurnal Sosial dan Humaniora, 5(1), Article 1. 
https://doi.org/10.57250/ajsh.v5i1.1031 

Balla, H., Sapada, R. R. A., & Sappe, S. (2024). Pendekatan Hukum Terbaru dalam 
Penanganan Kasus Bullying: Penanganan ditinjau dari Aspek Hukum. Amsir Community 
Service Journal, 2(1), 49–54. https://doi.org/10.62861/acsj.v1i2.321 

Benuf, K., & Azhar, M. (2020). Metodologi Penelitian Hukum sebagai Instrumen Mengurai 
Permasalahan Hukum Kontemporer. Gema Keadilan, 7(1), 20–33. 

Bullying marak, 25 anak Indonesia bunuh diri sepanjang 2025—CNA.id: Berita Indonesia, Asia dan 
Dunia. (n.d.). Retrieved November 16, 2025, from 
https://www.cna.id/indonesia/bullying-marak-25-anak-indonesia-bunuh-diri-
sepanjang-2025-40221 

Damayanti, U., & Tanudjadja. (2024). Penegakan Hukum Terhadap Anak dibawah Umur 
Yang Melakukan Perundungan di Wilayah Polres Lamonga. Jurnal Ilmu Hukum, 
Humaniora Dan Politik, 4(6), 2586–2594. https://doi.org/10.38035/jihhp.v4i6.2732 

Efrillia, T., Krisnalita, L. Y., & Sulasih, R. E. S. (2025). Pertanggungjawaban Pidana Anak 
dalam Tindak Pidana Pembunuhan Berencana: Analisis Yuridis Putusan Nomor 

3/Pid.Sus-Anak/2022/PN.Bnt. Krisna Law : Jurnal Mahasiswa Fakultas Hukum Universitas 
Krisnadwipayana, 7(1), 1–14. https://doi.org/10.37893/krisnalaw.v7i1.1035 

Faqih, A. (2023). Reoptimalisasi Kebijakan Hukum Perlindungan Anak Dalam Penanganan 
Kasus Perundungan (Bullying) Di Indonesia. Jurnal Fakta Hukum, 2(1), Article 1. 
https://doi.org/10.58819/jfh.v2i1.54 

Farida, S. I. I., & Rochmani, R. (2020). Kebijakan Hukum Pidana Terhadap Pelaku 
Perundungan (Bullying) Aank Dibawah Umur. Dinamika Hukum, 21(2), 44–51. 
https://doi.org/10.35315/dh.v25i2.8331 

Firmansyah, A. (2024). Kebijakan Hukum Terhadap Pelaku Perundungan Di Sekolah Yang 

Berdampak Pada Perkembangan Mental Anak. Mahkamah : Jurnal Riset Ilmu Hukum, 1(3), 
31–42. https://doi.org/10.62383/mahkamah.v1i3.23 

GoodStats. (n.d.). Retrieved November 16, 2025, from https://goodstats.id/article/data-
kasus-bullying-di-indonesia-yG3WL 

Helpia, H., & Zhafarina, A. N. (2025). Penegakan Hukum bagi Anak Pelaku Tindak Pidana 
Kekerasan Serta Peran DP3AP2 DIY dalam Melakukan Pelindungan terhadap Korban. 
Jurnal Hukum Lex Generalis, 6(7). https://doi.org/10.56370/jhlg.v6i7.1390 

Ibrahim, M. M., Elvina, V., Kuswanto, A. P., & Hasan, K. (2025). Analisis Victimology dalam 

Faktor Sosial Serta Perlindungan Hukum Terhadap Korban Bullying. Parlementer : Jurnal 
Studi Hukum Dan Administrasi Publik, 2(2), 218–235. 
https://doi.org/10.62383/parlementer.v2i2.741 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
423  

 

Lusiana, S. N. E. L., & Arifin, S. (2023). Dampak Bullying Terhadap Kepribadian Dan 
Pendidikan Seorang Anak. Kariman: Jurnal Pendidikan Keislaman, 10(2), Article 2. 
https://doi.org/10.52185/kariman.v10i2.252 

Mashuddin, M., Ahmad, M. R. S., & Arifin, Z. (2022). Perilaku Bullying Di SMA Negeri 1 Maros 
(Studi Kasus Pada Siswa Pindahan) | Mashuddin | Pinisi Journal of Sociology Education Review. 
https://doi.org/10.26858/pjser.v1i2.24626 

Metha, S. (2023). Pertanggung Jawaban Pidana Atas Tindakan Perundungan Fisik Oleh 
Pelaku Anak Di Bawah Umur. Das Sollen: Jurnal Kajian Kontemporer Hukum Dan 
Masyarakat, 1(02), Article 02. 
https://journal.forikami.com/index.php/dassollen/article/view/294 

Putri, E. D. (2022). Kasus Bullying di Lingkungan Sekolah: Dampak Serta Penanganannya. 
Keguruan Online, 10(2), 24–30. https://doi.org/10.30743/kgr.v10i2.6263 

Rabawati, D. W., Atamuking, F. R. S. S., Ulumando, Z. J., & Ratu, J. M. (2025). Perlindungan 
Hukum Terhadap Anak Sebagai Korban Bullying: Kajian Viktimologi Dan Pendekatan 
Restorative Justice. YUSTISI, 12(2), 567–572. 
https://doi.org/10.32832/yustisi.v12i2.19950 

Roosmelan, E. H., Hartanto, H., & Saefullah, S. (2025). Analisis Perlindungan Hukum Bagi 
Pelaku Dan Korban Bullying Anak Di Bawah Umur Di Lingkungan Sekolah. Pagaruyuang 
Law Journal, 0, 84–96. https://doi.org/10.31869/plj.v0i0.6901 

Rusmana, I. P. E. (2024). Penegakan Hukum Pidana Anak Sebagai Pelaku Perundungan 
dalam Perundang-Undangan di Indonesia. Wajah Hukum, 8(2), 587–597. 
https://doi.org/10.33087/wjh.v8i2.1500 

Sachmaso, H. H., Harsanti, K. P., Izzati, A. P., Fawwaz, R., & Prasetyo, H. (2024). Implikasi 
Hukum dari Tindak Kejahatan Anak di Bawah Umur: Analisis Kasus Bullying di Pondok 
Pesantren Al-Hanafiyah Kediri. Media Hukum Indonesia (MHI), 2(2), Article 2. 
https://doi.org/10.5281/zenodo.11849919 

Sari, H. N., Pebriyani, P., Nurfarida, S., Suryanto, M. F., Suri, P. A. A., & Nugraha, R. G. 
(2022). Perilaku Bullying Yang Menyimpang Dari Nilai Pancasila Pada Siswa Sekolah. 
Jurnal Kewarganegaraan, 6(1), 2095–2102. https://doi.org/10.31316/jk.v6i1.2922 

Sitinjak, B. R. (2024). Tinjauan Yuridis Terhadap Kasus Bullying di Sekolah dalam Perspektif 
Hukum Pidana. Jurnal Hukum Legalita, 6(1), 20–26. 
https://doi.org/10.47637/legalita.v6i1.1250 

Sutanto, P., & Rahaditya, R. (2024). Perlindungan Hukum Terhadap Anak Sebagai Pelaku 
Tindak Pidana Dalam Sistem Peradilan Pidana Anak di Indonesia. UNES Law Review, 
6(4), 10361–10367. https://doi.org/10.31933/unesrev.v6i4.2022 

Sutra, F. L. (2022). Kebijakan Hukum Pidana Dalam Perkara Bullying Pada Anak Yang 
Berimplikasi Pada Tindak Pidana. Gorontalo Law Review, 5(1), 150–159. 
https://doi.org/10.32662/golrev.v5i1.2122 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
424  

 

Zuhriyah, U. (n.d.). Data Kasus Bullying Terbaru 2024, Apakah Meningkat? tirto.id. Retrieved 
June 30, 2025, from https://tirto.id/data-kasus-bullying-terbaru-2024-apakah-
meningkat-g621 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

▪ Hak Kekayaan Intelektual (HKI) sebagai Objek 
Jaminan Pembiayaan dalam Perspektif Hukum 
Ekonomi Syariah 

▪ Konsep Kafa’ah dalam Prespektif Imam Malik dan 
Imam Syafi’i: Analisis Metodologi Ushul Fikih 

▪ Peran Istri sebagai Pencari Nafkah dan Dampaknya 
terhadap Keutuhan Rumah Tangga Perspektif Islam 

▪ Implikasi Normatif dan Sosial Perjanjian Pra-Nikah 
Perspektif Hukum Keluarga Islam di Indonesia 

▪ Konsep Nabawi dalam Membangun Keharmonisan 
Rumah Tangga 

▪ The Boycott of Israeli Products From The 
Perspective Of Sadz Al-Dzarai’: A Normative 
Analysis Within Islamic Law 

▪ Implementation of The Wakalah Bil Ujroh Contract 
in Financing Products at Islamic Financial 
Institutions 

▪ Analysis of Legal Policy Implementation Against 
Perpetrators of Child Bullying 

▪ Deconstructing Mu’asyarah Bi Al-Ma’ruf: Toward A 
Gender-Just Framework of Islamic Family Law 

▪ Kafa’ah dalam Perkawinan Perspektif Maqasid Al-
Syari’ah (Studi Kasus pada Pesantren Darul Ma’sum dan 
Yayasan Darussalam Kabupaten Probolinggo) 

▪ Eksistensi dan Perkembangan Kelembagaan Hukum 
Islam di Indonesia 

▪ Perlindungan Hukum terhadap Fenomena 
Perkawinan Siri Dibawah Umur tanpa Wali di 
Kabupaten Lumajang 

▪ From Formal Validity to Ethical Accountability: 
Good Faith in Sharia Electronic Contracts Under 
Indonesian Law 

▪ The Genealogy of Taqnin Al-Ahkam And Its Initial 
Implementation In The Ottoman Empire 

▪ Legal Protection for Parties When MPD Fails to 
Collect Notarial Protocols 

▪ Raising the Marriage Age, Raising Dispensations? 
Evidence From the Malang Religious Court After 
Constitutional Court Decision no. 22/PUU-
XV/2017 

▪ Review of Islamic Law and Law no. 1 of 1974 and 
Constitutional Court Decision no. 46/PUU-
VIII/2010 Concerning Siri Marriage Law: The 
Position of Wives, Children And Property 

▪ Juridical Review of Marriage Contracts For 
Pregnant Women In Islamic Law And National Law 

▪ Sharia Economic Law on The Growth of Micro, 
Small, And Medium Enterprises (UMKM) In The 
Digital Era 

 

 

  

E d i s i :  V o l u m e  9  N o m o r   2 
J u l i   -   D e s e m b e r  2 0 2 5 



 

H a k a m 

Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 
e-ISSN : 25808052  |  p-ISSN : 2829-5803 
 
DOI: https://doi.org/10.33650/jhi 
 
 
 

Volume 9 Nomor 2, Juli – Desember 2025 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Editorial Office: 
 
Program Studi Hukum Keluarga (Ahwal Syakhshiyah) 
Fakultas Agama Islam Universitas Nurul Jadid,  
Paiton, Probolinggo, Jawa Timur, Indonesia 67291.  
Telepon: 0888 30 78899, Hp: 082232108969 
Email: hukumkeluarga.fai@unuja.ac.id 
Website: https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam/index   

https://doi.org/10.33650/jhi
https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam/index


H a k a m 
Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 
 
Editor In Chief 
Muhammad Zainuddin Sunarto, Sinta ID 6116528, Universitas Nurul Jadid, 
Probolinggo, Indonesia 

 
Editorial Board 
Daniel Fernandez Kranz, Scopus ID 12797471200, Instituto de Empresa 
University, Segovia, Spain, Spain 
Mohammad Fadel, Scopus ID 39261404000, University of Toronto, Canada, 
Canada 
Joana Salifu Yendork, Scopus ID 56328263000, University of Ghana, Ghana, 
Ghana 
Siti Muna Hayati, Scopus ID, UIN Sunan Kalijogo Yogyakarta 
Slawa Rokicki, Scopus ID 56404564000, University College Dublin, Ireland, 
Ireland 
Khoirul Hidayah, Scopus ID 57203353119, Universitas Islam Negeri Maulana 
Malik, Malang, Indonesia 
Akhmad Farid Mawardi Sufyan, Scopus ID 57266242300, Institut Agama 
Islam Negeri Madura, Pamekasan, Indonesia 
Zakiyatul Ulya, Scopus ID 57218455431, Universitas Islam Negeri Sunan 
Ampel Surabaya, Indonesia 
 

Reviewers 
Ewa Batyra, Scopus ID 57192590667, The Max Planck Institute for 
Demographic Research, Germany, Germany 
Elizabeth Agey, Scopus ID 57204005122, University of California Santa 
Barbara, United States of America, United States 
Olympia L.K. Campbell, Scopus ID 57221476734, Institute For Advanced 
Study in Toulouse, France, France 
Xiangming Fang, Scopus ID 36339202800, China Agricultural University, 
Beijing, China, China 
Rihab Grassa, Scopus ID 55505935200, Manouba University, Tunisia, Tunisia 
Junghua Hung, Scopus ID 8574630700, National Central University, Taoyuan, 
Taiwan, Taiwan, Province of China 
Rüdiger Lohlker, Scopus ID 6506783480, Northwest University, Xi'an, China, 
China 
Marco Alfano, Scopus ID 57527411400, University College London, United 
kingdom, United Kingdom 



Dhofir Catur Bashori, Scopus ID, Universitas Muhammadiyah Jember, 
Indonesia 
Muslihun -, Scopus ID, Institut KH Abdul Chalim Pacet Mojokerto, Indonesia 
Siti Khoirotul Ula, Scopus ID, Universitas Islam Negeri Sayyid Ali 
Rahmatullah Tulungagung, Indonesia 
Nur Lailatul Musyafa’ah, Scopus ID 57353220700, Universitas Islam Negeri 
Sunan Ampel Surabaya, Indonesia 
 
 

English Language Advisor 
Achmad Naufal Irsyadi, Sinta ID 6704870, Universitas Nurul Jadid, 
Probolinggo, Indonesia 
 

Layouter 
Faizul Mubarok, Universitas Nurul Jadid, Probolinggo, Indonesia 
  



H a k a m 
Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 

Table of Content 
 

1 HAK KEKAYAAN INTELEKTUAL (HKI) SEBAGAI OBJEK 
JAMINAN PEMBIAYAAN DALAM PERSPEKTIF HUKUM 
EKONOMI SYARIAH 
Diding Jalaludin, Piqi Rizki Padhilah, Umar Rojikin, Muhamad Kholi, 
Tatang Astarudin 
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

181 – 194 

2 PERAN ISTRI SEBAGAI PENCARI NAFKAH DAN DAMPAKNYA 
TERHADAP KEUTUHAN RUMAH TANGGA PERSPEKTIF 
ISLAM 
Muhammad Shidqi Pribadi, Teguh dwi cahyadi 
Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i Jember 

195 – 211 

3 KONSEP NABAWI DALAM MEMBANGUN KEHARMONISAN 
RUMAH TANGGA 
Muhammad Fathur Rachman Imanda, Winning Son Ashari  
Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i Jember 

212 – 227 

4 IMPLEMENTATION OF THE WAKALAH BIL UJROH 
CONTRACT IN FINANCING PRODUCTS AT ISLAMIC 
FINANCIAL INSTITUTIONS 
Muhammad Fikri Auliaurrahman  
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

228 – 242 

5 DECONSTRUCTING MU’ASYARAH BI AL-MA’RUF: TOWARD A 
GENDER-JUST FRAMEWORK OF ISLAMIC FAMILY LAW 
Lina Nur Anisa 
Institut Agama Islam Ngawi 

243 – 266 

6 EKSISTENSI DAN PERKEMBANGAN KELEMBAGAAN HUKUM 
ISLAM DI INDONESIA 
Hasbi Umar, Husin Bafadhal, Reza Rahmatullah 
Universitas Islam Negeri Sulthan Thaha Saifuddin Jambi 

267 – 278 

7 FROM FORMAL VALIDITY TO ETHICAL ACCOUNTABILITY: 
GOOD FAITH IN SHARIA ELECTRONIC CONTRACTS UNDER 
INDONESIAN LAW 
Sigit Nurhadi Nugraha, Abdul Rachmad Budiono, Budi Santoso, Rachmi 
Sulistyarini  
Fakultas Hukum Universitas Brawijaya, Malang, Indonesia 

279 – 303 

8 LEGAL PROTECTION FOR PARTIES WHEN MPD FAILS TO 
COLLECT NOTARIAL PROTOCOLS 
Adinda Mellinia Aurel, Herlindah, Imam Rahmat Sjafi’i 
Universitas Brawijaya Malang, Indonesia 

304 – 326 

9 REVIEW OF ISLAMIC LAW AND LAW NO. 1 OF 1974 AND 
CONSTITUTIONAL COURT DECISION NO. 46/PUU-VIII/2010 
CONCERNING SIRI MARRIAGE LAW: THE POSITION OF 
WIVES, CHILDREN AND PROPERTY 
Syaiful Bakri, Muhammad Abrori  
Sekolah Tinggi Ilmu Syari’ah Darul Falah Bondowoso 

327 – 341 



10 SHARIA ECONOMIC LAW ON THE GROWTH OF MICRO, 
SMALL, AND MEDIUM ENTERPRISES (UMKM) IN THE 
DIGITAL ERA 
Meisa Nur Safitri, Nabila Nurkhafiah, Siti Nurzihan, Afifaturrohmaniyah 
Universitas Islam Negri Sultan Maulana Hasanudin Banten, Indonesia 

342 – 355 

11 KONSEP KAFA’AH DALAM PRESPEKTIF IMAM MALIK DAN 
IMAM SYAFI’I: ANALISIS METODOLOGI USHUL FIKIH  
Nailil Maziyati, Luthfiyah 
Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang, Indonesia 

356 – 375 

12 IMPLIKASI NORMATIF DAN SOSIAL PERJANJIAN PRA-NIKAH 
PERSPEKTIF HUKUM KELUARGA ISLAM DI INDONESIA  
Suwito, Didit Darmawan, Saidah Fiddaroini Harun, Risma A’limathus 
Zuriah 
Universitas Sunan Giri Surabaya, Indonesia 

376 – 394 

13 THE BOYCOTT OF ISRAELI PRODUCTS FROM THE 
PERSPECTIVE OF SADZ AL-DZARAI’: A NORMATIVE 
ANALYSIS WITHIN ISLAMIC LAW 
Ai Samrotul Fauziah 
UIN Sunan Gunung Djati Bandung 

395 – 407 

14 ANALYSIS OF LEGAL POLICY IMPLEMENTATION AGAINST 
PERPETRATORS OF CHILD BULLYING  
Sulistina, Amilia Putri Kartika Sari, Efrilia Yusri, Arindy Sri Musdalifah 
Universitas Nurul Jadid Paiton Probolinggo, Indonesia 

408 – 424 

15 KAFA’AH DALAM PERKAWINAN PERSPEKTIF MAQASID AL-
SYARI’AH (Studi Kasus pada Pesantren Darul Ma’sum dan Yayasan 
Darussalam Kabupaten Probolinggo) 
Muhamad Agus Salim, Fauziyah Putri Meilinda  
Institut Ahmad Dahlan Probolinggo, Indonesia 

425 – 439 

16 PERLINDUNGAN HUKUM TERHADAP FENOMENA 
PERKAWINAN SIRI DIBAWAH UMUR TANPA WALI DI 
KABUPATEN LUMAJANG 
Uswatun Hasanah, Fauziyah Putri Meilinda  
Institut Ahmad Dahlan Probolinggo 

440 – 453 

17 THE GENEALOGY OF TAQNĪN AL-AHKĀM AND ITS INITIAL 
IMPLEMENTATION IN THE OTTOMAN EMPIRE 
Alby Labib Halbana Bunyamin, Abdul Mufti Albasyari   
UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia; Institut Nahdlatul Ulama 
Ciamis, Indonesia 

454 – 468 

18 RAISING THE MARRIAGE AGE, RAISING DISPENSATIONS? 
EVIDENCE FROM THE MALANG RELIGIOUS COURT AFTER 
CONSTITUTIONAL COURT DECISION NO. 22/PUU-XV/2017 
Risma Nur Arifah, Mohd Nurhusairi Bin Mat Hussin, Erik Sabti 
Rahmawati, Anggreani Kharimatuz Zahro 
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia; 
Universiti Malaya, Malaysia 

469 – 483 

19 JURIDICAL REVIEW OF MARRIAGE CONTRACTS FOR 
PREGNANT WOMEN IN ISLAMIC LAW AND NATIONAL LAW 
Yurizka Syahdani Nst, Uswatun Hasanah 
Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary 
Padangsidimpuan, Indonesia 

484 – 501 

 



Hakam : Journal of Islamic Law Studies and Islamic Economic Law  
This journal is an open-access article under a CC BY-NC-SA 4.0 International License. © 2025, the author(s) 

 
Volume 9 Number 2 (December 2025) | Pages 425 – 439 

Doi: https://doi.org/10.33650/jhi.v9i2.13366  
Submitted: 22 November 2025 | Revised: 9 December 2025 | Accepted: 22 December 2025 | Published: 31 December 2025 

 
 

KAFA’AH DALAM PERKAWINAN PERSPEKTIF MAQASID AL-
SYARI’AH  

(Studi Kasus pada Pesantren Darul Ma’sum dan Yayasan Darussalam 
Kabupaten Probolinggo) 

 
Muhamad Agus Salim1, Fauziyah Putri Meilinda2  

Institut Ahmad Dahlan Probolinggo, Indonesia 
Email : 1kakahmad861@gmail.com, 2fpmeilinda@gmail.com 

 
 

ABSTRACT 

This study examines the concept of kafa’ah (marital compatibility) from the perspective of Maqashid al-Shariah, using a case 
study of Darul Ma’sum Islamic Boarding School and Darussalam Foundation in Probolinggo Regency. The 
research is motivated by social phenomena within Islamic boarding schools (pesantren), where the application 
of kafa’ah varies between a traditional approach emphasizing equality in lineage, social status, and religious 
scholarship and a more contextual interpretation that prioritizes welfare (maslahah), happiness, and spiritual 
responsibility. The aim of this research is to analyze how the principles of Maqashid al-Shariah are applied in 
understanding and interpreting kafa’ah within pesantren culture, and how religious and social values interact in 
marital practices. The study employs a qualitative method with a phenomenological approach, utilizing in-depth 
interviews and document analysis. This approach enables the researcher to explore the subjective experiences 
of pesantren leaders in determining marital suitability based on both religious and social considerations. The 
findings reveal that Darul Ma’sum tends to apply kafa’ah normatively to preserve hifz al-din (protection of 
religion) and hifz al-nasl (protection of lineage), whereas Darussalam emphasizes hifz al-nafs (protection of life) 
and individual welfare. Through the analytical lens of Maqashid al-Shariah, the study concludes that a contextual 
and humanistic understanding of kafa’ah aligns more closely with the higher objectives of Islamic law, which 
seek to ensure happiness, justice, and harmony within the family. This research recommends reinterpreting 
kafa’ah beyond social hierarchy toward spiritual, moral, and emotional equilibrium as the foundation of a 
harmonious marriage. 
Keywords: Kafa’ah, Maqashid al-Shariah, Pesantren. 
 

ABSTRAK 

Penelitian ini membahas konsep kafa’ah (kesetaraan dalam pernikahan) dalam perspektif Maqashid Syariah 
dengan studi kasus di Pondok Pesantren Darul Ma’sum dan Yayasan Darussalam, Kabupaten Probolinggo. 
Latar belakang penelitian ini berangkat dari fenomena sosial di lingkungan pesantren yang menunjukkan 
perbedaan penerapan kafa’ah antara pendekatan tradisional yang menekankan kesetaraan nasab, status sosial, 
dan keilmuan, dengan pendekatan kontekstual yang lebih menonjolkan nilai kemaslahatan, kebahagiaan, dan 
tanggung jawab spiritual pasangan. Tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis bagaimana prinsip Maqashid 
Syariah diterapkan dalam memahami dan menafsirkan kafa’ah di kalangan pesantren, serta bagaimana nilai-nilai 
keagamaan dan sosial berinteraksi dalam praktik pernikahan. Metode yang digunakan adalah kualitatif dengan 
pendekatan fenomenologis melalui wawancara mendalam dan telaah dokumen. Pendekatan ini memungkinkan 
peneliti memahami pengalaman subjektif para tokoh pesantren dalam menentukan kelayakan pasangan 
berdasarkan nilai agama dan sosial. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Pondok Pesantren Darul Ma’sum 
cenderung menerapkan kafa’ah secara normatif untuk menjaga hifz al-din (agama) dan hifz al-nasl (keturunan), 
sementara Yayasan Darussalam lebih menekankan aspek hifz al-nafs (jiwa) dan kemaslahatan individu. Dengan 
pisau analisis Maqashid Syariah, ditemukan bahwa praktik kafa’ah yang kontekstual dan humanistik lebih sejalan 
dengan tujuan syariat, yaitu menciptakan kebahagiaan, keadilan, dan keseimbangan dalam rumah tangga. 
Penelitian ini merekomendasikan perlunya reinterpretasi kafa’ah agar tidak terjebak pada simbol status sosial, 
melainkan berorientasi pada kemaslahatan dan nilai spiritual keluarga. 
Kata kunci: Kafa’ah, Maqashid Syariah, Pesantren. 

Published by Islamic Faculty of Nurul Jadid University, Probolinggo, Indonesia. 
online access at https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam  
e-ISSN 2580-8052 | p-ISSN 2829-5803 

https://doi.org/10.33650/jhi.v9i2.13366
https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam


Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
426  

 

PENDAHULUAN 

Pernikahan merupakan salah satu institusi sosial yang memiliki posisi fundamental 

dalam tatanan kehidupan manusia.1 Dalam perspektif Islam, pernikahan tidak hanya 

dipandang sebagai bentuk pemenuhan kebutuhan biologis yang bersifat kodrati, tetapi juga 

sebagai sarana pelaksanaan ajaran syariat dan jalan untuk meneladani sunnah Nabi 

Muhammad SAW.2 Melalui pernikahan, manusia diarahkan untuk menjaga martabatnya 

sebagai makhluk yang berakal dan bermoral dengan mengikatkan diri dalam hubungan yang 

sah, terhormat, serta berlandaskan nilai-nilai ilahiah. Pernikahan menjadi wadah bagi 

terbentuknya keluarga sebagai unit terkecil masyarakat yang memiliki fungsi reproduksi, 

edukasi, proteksi, rekreasi, dan ekonomi. Dengan demikian, pernikahan bukan hanya 

persoalan individu antara laki-laki dan perempuan, tetapi juga institusi yang memiliki 

implikasi sosial, moral, dan hukum yang luas. 

Islam menegaskan bahwa segala sesuatu diciptakan Allah SWT secara berpasang-

pasangan sebagaimana termaktub dalam firman-Nya pada QS. Az-Zariyat ayat 49: 

 وَمِنْ كُلِ  شَيْءٍ خَلَقْنَا زَوْجَيِْْ لَعَلَّكُمْ تَذكََّرُوْنَ 
Artinya:“Dan segala sesuatu Kami ciptakan berpasang-pasangan supaya kamu mengingat (kebesaran 
Allah)” 
 

Ayat ini menegaskan bahwa penciptaan pasangan merupakan bagian dari sunnatullah, 

hukum alam sekaligus hukum ketuhanan yang menjadi dasar eksistensi manusia. Dalam 

konteks tersebut, pernikahan menjadi jalan yang sah menurut syariat untuk memenuhi 

kebutuhan fitrah manusia.3 Dengan pernikahan, manusia dapat menyalurkan naluri seksual 

secara terhormat, menjaga keturunan, serta membangun kehidupan keluarga yang sakinah, 

mawaddah, dan rahmah.4 

Selain itu, Rasulullah SAW secara tegas menganjurkan umatnya untuk menikah 

sebagai bagian dari pelaksanaan sunnahnya. Dalam sabdanya beliau menyatakan: 

 ماجه من رواية عائشة(الَنِ كَاحُ سُنَّتِِْ , فَمَنْ رغَِبَ عَنْ سُنَّتِِْ فَ لَيْسَ مِنِّ ْ )رواه ابن 
Artinya:“Nikah merupakan sunnahku, barang siapa yang benci terhadap sunnahku (menikah), dia 
bukan umatku”. (HR. Ibnu Majah dan Aisyah RA.) 

 
1 A Majid, “Problematika Awal Pernikahan Dalam Sebuah Pernikahan Ideal Dalam Pandangan Sosiologi 
Agama,” TheJournalish: Social and Government 5, no. 4 (2024): 525–37. 
2 Fauziyah Putri Meilinda, “Efektivitas Batas Usia Perkawinan Terhadap Budaya Perkawinan Anak Di 
Kabupaten Probolinggo Perspektif Teori Efektivitas Hukum,” MAQASID 13, no. 2 (2024): 47–62. 
3 A S Malisi, “Pernikahan Dalam Islam,” SEIKAT: Jurnal Ilmu Sosial, Politik Dan Hukum 1, no. 1 (2022): 22–
28. 
4 N H Z Arjani et al., “Pernikahan Dalam Islam Membina Keluarga Yang Sakinah Mawaddah Dan Rahmah,” 
Ikhlas: Jurnal Ilmiah Pendidikan Islam 2, no. 1 (2025): 140–50. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
427  

 

 
Hadis tersebut mempertegas bahwa pernikahan tidak sekadar hubungan lahiriah, 

tetapi juga merupakan ibadah yang mengandung nilai spiritual dan sosial.5 Melalui 

pernikahan, manusia menegakkan salah satu maqasid al-syari’ah, yaitu menjaga keturunan (hifz 

al-nasl), sekaligus memelihara kehormatan diri (hifz al-‘irdh) dan agama (hifz al-din). 

Dalam kajian hukum Islam, maqashid al-syari’ah menempati posisi penting karena 

menjadi dasar filosofis dari setiap penetapan hukum.6 Secara etimologis, kata maqashid berarti 

maksud atau tujuan, sedangkan al-syari’ah berarti hukum-hukum Allah yang ditetapkan untuk 

mengatur kehidupan manusia menuju kebahagiaan dunia dan akhirat.7 Dengan demikian, 

maqashid al-syari’ah bermakna tujuan-tujuan yang hendak dicapai melalui penetapan hukum 

Islam. Tujuan tersebut tidak hanya bersifat ritualistik, tetapi juga bersifat sosial dan 

humanistik, karena setiap hukum dalam Islam selalu diarahkan untuk menjaga kemaslahatan 

umat.8 

Dalam konteks pernikahan, maqashid al-syari’ah berfungsi sebagai prinsip dasar yang 

mengarahkan pelaksanaannya agar tidak hanya memenuhi aspek formal, tetapi juga 

membawa kemaslahatan dan keseimbangan bagi pasangan, keluarga, dan masyarakat.9 

Jamaluddin Athiyah dalam karyanya Tandhîm al-‘Alaqah Bayna al-Jinsain menjelaskan bahwa 

maqashid al-syari’ah dalam pernikahan mencakup beberapa hal, antara lain: mengatur 

hubungan antara laki-laki dan perempuan, menjaga kelangsungan keturunan, mewujudkan 

rasa sakinah, mawaddah, wa rahmah, menjaga kejelasan nasab, memelihara agama dalam 

kehidupan keluarga, serta mengatur aspek sosial dan ekonomi keluarga. Dengan demikian, 

pernikahan dalam perspektif maqashid bukan hanya kontrak hukum (akad nikah), melainkan 

juga bentuk penyempurnaan nilai-nilai kemanusiaan dan ketuhanan dalam kehidupan rumah 

tangga. 

Salah satu aspek penting yang turut diperhatikan dalam pelaksanaan pernikahan 

adalah konsep kafa’ah (kesetaraan atau sepadan).10 Secara bahasa, kafa’ah berarti kesamaan 

atau keseimbangan, sementara secara istilah dalam fikih pernikahan, kafa’ah diartikan sebagai 

 
5 S Aini, “Sakralitas Pernikahan Dalam Cahaya Al-Qur’an,” Al-Kauniyah: Jurnal Ilmu Alquran Dan Tafsir 5, no. 2 
(2024): 70–80. 
6 H A Wiguna, Memahami Maqashid Al-Syari’ah Perspektif Khaled M. Abou El Fadl Dan Jasser Auda (Deepublish, 
2022). 
7 La Jamaa, “Dimensi Ilahi Dan Dimensi Insani Dalam Maqashid Al-Syari’ah,” Asy-Syir’ah: Jurnal Ilmu Syari’ah 
Dan Hukum 45, no. 2 (2011). 
8 Ahmad Jalili, “Teori Maqashid Syariah Dalam Hukum Islam,” Teraju 3, no. 2 (2021): 71–80. 
9 S Zaprulkhan, Rekonstruksi Paradigma Maqashid Asy-Syari’ah: Kajian Kritis Dan Komprehensif (IRCiSoD, 2020). 
10 Paimat Sholihin, “Kafaah Dalam Perkawinan Perspektif Empat Mazhab,” Sharia Economic and Management 
Business Journal (SEMBJ) 2, no. 1 (2021): 1–13. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
428  

 

kesepadanan antara calon suami dan calon istri dalam hal-hal tertentu seperti agama, 

keturunan, status sosial, ekonomi, dan akhlak.11 Konsep ini memiliki tujuan agar pernikahan 

dapat berjalan harmonis dan terhindar dari konflik sosial yang muncul akibat perbedaan 

status atau latar belakang yang terlalu jauh. Rasulullah SAW bersabda: 

يْنِ تَربَِتْ يدََاكْ )رواه بخاري مسليم( تُ نْكَحُ الْمَرْأَةُ لَِِربَْعِ , لِمَالِِاَوَلِِسََبِهَاوَجََاَلَِِ   اوَلِدِينِْهَا فاَظْفَرْ بِذَاتِ الدِ 
Artinya:“Wanita itu dinikahi karena 4 hal: karena hartanya, pangkatnya, kecantikannya, dan 
agamanya. Maka nikahilah wanita yang taat beragama, niscaya engkau akan beruntung.” (HR. Bukhari 
dan Muslim) 
 

Hadis ini memberikan penekanan bahwa meskipun aspek-aspek duniawi seperti 

harta, keturunan, dan kecantikan menjadi pertimbangan dalam memilih pasangan, tetapi 

aspek agama tetap menjadi kriteria utama yang menentukan kualitas dan keberkahan 

pernikahan. Kafa’ah dalam Islam tidak bersifat diskriminatif, melainkan bertujuan untuk 

menjaga keharmonisan dan keseimbangan dalam kehidupan rumah tangga sesuai prinsip 

keadilan sosial Islam.12 

Fenomena penerapan konsep kafa’ah ini menarik untuk dikaji dalam konteks sosial 

masyarakat di Kabupaten Probolinggo, Jawa Timur. Kabupaten ini dikenal memiliki banyak 

pesantren yang menjadi pusat pendidikan agama dan memiliki pengaruh sosial yang kuat di 

tengah masyarakat. Pesantren tidak hanya menjadi lembaga pendidikan, tetapi juga lembaga 

sosial dan kultural yang membentuk pola pikir, perilaku, dan tata nilai masyarakat sekitar.13 

Dalam lingkungan pesantren, konsep kafa’ah sering kali diterapkan dalam praktik pernikahan, 

terutama bagi keluarga pengasuh pesantren yang memiliki status sosial dan religius tinggi di 

mata masyarakat. Dalam beberapa kasus, terdapat kecenderungan bahwa keluarga pesantren 

lebih memilih pasangan dari kalangan yang memiliki kesetaraan nasab, status sosial, atau latar 

belakang pesantren yang sama. Hal ini didasarkan pada anggapan bahwa kesepadanan 

tersebut dapat menjaga kehormatan keluarga dan kesinambungan nilai-nilai keagamaan yang 

telah dibangun. 

Namun, perkembangan sosial dan budaya yang semakin dinamis juga membawa 

perubahan dalam cara pandang masyarakat terhadap konsep kafa’ah. Saat ini, tidak sedikit 

kasus pernikahan yang melibatkan keluarga pesantren dengan pihak yang berasal dari luar 

 
11 Suud Sarim Karimullah, “Pembaharuan Konsep Kafa’ah Dalam Perkawinan,” Jurnal Keislaman, 2022. 
12 D Maulani, “Relevansi Konsep Kafaah Dalam Perkawinan Islam: Studi Literatur Terhadap Perspektif 
Klasik Dan Modern,” RARABI: Journal of Islamic Marriage and Islamic Civil Law 1, no. 1 (2025): 21–38. 
13 T Kamal, R Hakim, and A H Hanafi, “Keberadaan Pendidikan Pondok Pesantren Dalam Perkembangan 
Spritual Dan Kultural Masyarakat,” Al-Mau’izhoh: Jurnal Pendidikan Agama Islam 6, no. 2 (2024): 1225–37. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
429  

 

lingkungan pesantren, termasuk dari kalangan publik figur atau masyarakat umum yang 

memiliki profesi berbeda, seperti penggiat media sosial, selebritas, atau profesional muda. 

Fenomena ini menunjukkan adanya pergeseran nilai dalam penerapan kafa’ah, di mana aspek 

agama dan kepribadian mulai lebih diutamakan dibandingkan faktor nasab atau status sosial. 

Kondisi tersebut dapat dilihat sebagai refleksi dari perkembangan maqashid al-

syari’ah dalam konteks kekinian, di mana tujuan pernikahan tidak lagi dipahami secara kaku, 

melainkan secara dinamis sesuai kebutuhan dan realitas sosial masyarakat modern. Prinsip 

maslahah mursalah (kemaslahatan umum) menjadi relevan dalam menjelaskan perubahan 

tersebut.14 Selama pernikahan membawa kebaikan dan tidak melanggar prinsip dasar syariat, 

maka ia tetap sejalan dengan maqashid al-syari’ah. 

Dalam konteks penelitian ini, Probolinggo menjadi wilayah yang menarik untuk dikaji 

karena di satu sisi memiliki tradisi keagamaan yang kuat melalui pesantren, namun di sisi lain 

juga mulai mengalami transformasi sosial akibat pengaruh media, globalisasi, dan perubahan 

pola pikir generasi muda. Oleh karena itu, penting untuk meneliti bagaimana konsep maqashid 

al-syari’ah dan kafa’ah dipahami dan diterapkan dalam praktik pernikahan di lingkungan 

pesantren, serta sejauh mana nilai-nilai tersebut bertransformasi seiring perubahan sosial yang 

terjadi. 

Selain itu, penelitian ini juga bermaksud untuk menggali pandangan para tokoh 

pesantren dan masyarakat sekitar terhadap fenomena pernikahan yang melibatkan perbedaan 

latar belakang sosial, budaya, maupun ekonomi. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan 

dapat memberikan kontribusi akademik terhadap pengembangan kajian hukum Islam yang 

kontekstual dan adaptif terhadap dinamika masyarakat, sekaligus memperkaya pemahaman 

tentang hubungan antara norma syariat dan praktik sosial dalam kehidupan nyata. 

 

  

 
14 J Tahir, “Penerapan Maslahah Mursalah Dalam Penetapan Hukum Islam,” Jurnal Lathifiyah 2, no. 1 (2025): 
73–82. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
430  

 

METODE PENELITIAN  

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan fenomenologis. 

Pendekatan ini memanfaatkan data dari wawancara dan dokumen untuk menggambarkan 

realitas di balik fenomena yang diamati secara lebih mendalam, detail, dan menyeluruh.15 

Fenomenologi sendiri mengkaji struktur kesadaran dalam pengalaman manusia. Jenis 

penelitian ini adalah penelitian empiris, yang juga dikenal sebagai penelitian lapangan.16 

Penelitian ini melibatkan studi mendalam tentang latar belakang situasi terkini dan interaksi 

sosial, individu, kelompok, institusi, dan masyarakat. Peneliti turun langsung ke lapangan 

untuk melakukan penelitian dengan pihak-pihak terkait yang telah ditentukan, dan kemudian 

menganalisis temuan-temuan tersebut dengan mengacu pada literatur yang relevan dan teori-

teori tertentu. Penelitian ini difokuskan kepada Tokoh Pesantren khususnya wilayah 

Kecamatan Tongas Kabupaten Probolinggo Jawa Timur. 

 

Praktik Kaffah di Pondok Pesantren Darul Ma’sum dan Yayasan Darussalam 

Berdasarkan hasil studi lapangan pada dua lembaga pendidikan keagamaan, yakni 

Pondok Pesantren Darul Ma’sum dan Yayasan Darussalam, ditemukan adanya 

perbedaan orientasi dalam penerapan prinsip kafa’ah (kesetaraan dalam pernikahan). Variasi 

tersebut berakar pada perbedaan nilai-nilai kepesantrenan, struktur otoritas keluarga 

pengasuh, serta pengalaman personal yang membentuk persepsi terhadap makna 

kesepadanan. Secara teoretis, konsep kafa’ah dalam hukum Islam dimaksudkan untuk 

menjaga keseimbangan dan kemaslahatan rumah tangga, bukan untuk membatasi pilihan 

pasangan. Dalam konteks sosial pesantren, kafa’ah kerap dipahami sebagai kesepadanan 

nasab, ilmu, dan martabat agama yang berfungsi menjaga kehormatan keluarga serta 

kesinambungan dakwah. 

Pada Pondok Pesantren Darul Ma’sum, penerapan kafa’ah masih bersifat 

konservatif dan berorientasi struktural. Kesetaraan dipahami sebagai kesepadanan sosial, 

intelektual, dan genealogis antara calon mempelai, khususnya bagi keluarga pengasuh. Pola 

pernikahan antara Gus dan Ning dianggap ideal karena menjaga kesinambungan tradisi dan 

nilai keilmuan pesantren. Namun, kasus pernikahan putri sulung pengasuh yang gagal 

meskipun telah memenuhi kriteria kafa’ah menunjukkan adanya paradoks: kesetaraan status 

 
15 Steeva Yeaty Lidya Tumangkeng and Joubert B Maramis, “Kajian Pendekatan Fenomenologi: Literature 
Review,” Jurnal Pembangunan Ekonomi Dan Keuangan Daerah 23, no. 1 (2022). 
16 F Juita, M Effendi, and S Maryam, Buku Ajar Mata Kuliah Metode Penelitian Kualitatif: Penelitian Kualitatif Untuk 
Menilik Berbagai Fenomena Sosial (Penerbit NEM, 2025). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
431  

 

sosial tidak selalu berbanding lurus dengan keharmonisan rumah tangga.17 Hal ini 

memperlihatkan bahwa prinsip kafa’ah dalam konteks kontemporer perlu direinterpretasi 

agar tidak kehilangan dimensi maqashid al-syari’ah, yakni kemaslahatan dan keberlanjutan 

keluarga. 

Berbeda dengan itu, Yayasan Darussalam menerapkan kafa’ah secara lebih dinamis 

dan humanistik. Otoritas pengasuh tetap ada, namun lebih menekankan pada aspek 

kematangan spiritual dan kesiapan emosional individu dalam membina rumah tangga. Kasus 

putra sulung dan putri bungsu pengasuh memperlihatkan bahwa restu keluarga tidak lagi 

didasarkan pada kesetaraan status sosial, melainkan pada nilai kemaslahatan, komitmen 

keagamaan, serta kecocokan personal. Pendekatan ini sejalan dengan maqashid al-syari’ah 

yang menempatkan kebahagiaan dan ketenangan (sakinah, mawaddah, wa rahmah) sebagai 

tujuan utama pernikahan.18 

Dengan demikian, kedua pesantren menunjukkan dua paradigma yang berbeda: 

Darul Ma’sum merepresentasikan kafa’ah normatif-elitistik yang menjaga tradisi sosial 

pesantren, sedangkan Darussalam menunjukkan transformasi ke arah kafa’ah substantif yang 

menekankan nilai spiritual, kesetaraan emosional, dan kemaslahatan keluarga. Perbedaan ini 

menggambarkan dinamika interpretasi hukum Islam di tingkat praksis yang terus 

menyesuaikan diri dengan perubahan sosial tanpa meninggalkan ruh syariatnya. 

 

Analisis Maqashid Syariah terhadap praktik kafa’ah 

Konsep kafa’ah dalam pernikahan merupakan salah satu prinsip penting dalam 

hukum Islam yang berfungsi menjaga keseimbangan, keharmonisan, serta keberlangsungan 

kehidupan rumah tangga.19 Dalam literatur fikih klasik, kafa’ah sering diartikan sebagai al-

musawah (kesetaraan) antara suami dan istri dalam hal agama, nasab, kedudukan sosial, 

pekerjaan, serta kemerdekaan.20 Prinsip ini bukan semata-mata ditujukan untuk membedakan 

kedudukan manusia, melainkan untuk menghindari potensi ketidakharmonisan dalam rumah 

tangga akibat perbedaan yang terlalu tajam. Dalam tradisi pesantren di Indonesia, kafa’ah 

 
17 M R Fathony, “Forms of Husband and Wife Relationships in the Context of Differences in Economic 
Status and Their Impact on Household Harmony (Case Study in Masbagik District, East Lombok Regency),” 
Al-Afkar, Journal For Islamic Studies 8, no. 1 (2025): 758–72. 
18 V Siska, M Darwis, and Z Nur, “Relasi Suami Istri Perspektif Maqashid Syari’ah Mewujudkan Keluarga 
Sakinah, Mawaddah, Wa Rahmah,” Al-Furqan: Jurnal Agama, Sosial, Dan Budaya 4, no. 3 (2025): 560–69. 
19 M Amrozi and S S Rizal, “Implementasi Konsep Kafa’ah Terhadap Ketahanan Keluarga,” USRAH: Jurnal 
Hukum Keluarga Islam 6, no. 1 (2025): 52–70. 
20 Yoga Hendika and Ilham Armi, “Pendapat Ibnu Qudamah Tentang Syarat Kafa’ah Dalam Perkawinan,” 
Sakena: Jurnal Hukum Keluarga 7, no. 2 (2022): 170–81. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
432  

 

mendapatkan penafsiran yang lebih khas karena dihubungkan dengan konteks sosial dan 

kultural pesantren, di mana nilai-nilai moral, spiritual, dan simbol genealogis (nasab 

keulamaan) memiliki peranan penting dalam mempertahankan identitas dan wibawa lembaga. 

Pesantren secara sosiologis bukan hanya lembaga pendidikan keagamaan, tetapi juga 

sistem sosial yang menanamkan nilai-nilai moral, disiplin, dan adab. Oleh karena itu, dalam 

konteks pernikahan, kafa’ah sering dijadikan pedoman agar perkawinan yang terjadi di 

lingkungan pesantren tetap mencerminkan keseimbangan antara nilai-nilai spiritual dan 

norma sosial. Namun, dalam praktiknya, penerapan kafa’ah di kalangan pesantren tidak 

bersifat tunggal. Antara satu pesantren dengan pesantren lainnya sering kali muncul 

perbedaan dalam menafsirkan kesetaraan yang ideal. Fenomena ini tampak jelas dalam 

praktik di Pondok Pesantren Darul Ma’sum dan Yayasan Darussalam, di mana keduanya 

menunjukkan dua model interpretasi yang kontras antara kafa’ah yang konservatif dan kafa’ah 

yang kontekstual.21 

Untuk memahami perbedaan orientasi tersebut secara mendalam, analisis 

menggunakan teori Maqashid Syariah menjadi sangat relevan. Maqashid Syariah sebagaimana 

dijelaskan oleh Imam al-Syatibi dalam al-Muwafaqat fi Usul al-Syari‘ah, merupakan tujuan-

tujuan yang hendak dicapai oleh hukum Islam dalam rangka menciptakan kemaslahatan (al-

maslahah) bagi manusia.22 Al-Syatibi mengelompokkan maqashid ke dalam lima hal pokok: 

hifz al-din (memelihara agama), hifz al-nafs (memelihara jiwa), hifz al-‘aql (memelihara akal), hifz 

al-nasl (memelihara keturunan), dan hifz al-mal (memelihara harta).23 Semua prinsip ini menjadi 

fondasi bagi setiap ketetapan hukum Islam, termasuk dalam hal pernikahan. Oleh karena itu, 

setiap praktik hukum yang tidak mampu membawa kemaslahatan atau bahkan menimbulkan 

kemudaratan harus dikaji ulang agar tetap sejalan dengan nilai-nilai maqashid. 

Dalam konteks pernikahan, maqashid syariah berfungsi untuk memastikan bahwa 

pernikahan tidak hanya sah secara hukum, tetapi juga membawa kebahagiaan dan 

ketentraman batin bagi pasangan suami istri.24 Al-Qur’an menyebutkan tujuan pernikahan 

 
21 M Yusuf, A Arifin, and M S Yahya, “Tradisi Pendidikan Dan Penanaman Akhlak Di Pondok Pesantren 
Dalam Membangun Pendidikan Karakter Di Era Post Modern,” MUMTAZ: Jurnal Pendidikan Agama Islam 3, 
no. 1 (2023): 1–9. 
22 Usman Betawi, “Maqashid Al-Syariah Sebagai Dasar Hukum Islam Dalam Pandangan Al-Syatibi Dan Jasser 
Audha,” Jurnal Hukum Responsif 6, no. 6 (2018): 32–43. 
23 Muhammad Nur Khaliq and Aji Pangestu, “Teori Maqasid Syari’ah Klasik (Asy-Syatibi),” Risâlah Jurnal 
Pendidikan Dan Studi Islam 11, no. 1 (2025): 149–62. 
24 N Ameliya, “Pelaksanaan Kewajiban Suami Pada Istri Yang Berstatus Narapidana Perspektif Maqashid 
Syariah (Studi Lembaga Pemasyarakatan Perempuan Kelas II B Bengkulu)” (UIN Fatmawati Sukarno 
Bengkulu, 2025). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
433  

 

sebagai li taskunu ilaiha, yakni untuk memperoleh ketenangan (QS. Ar-Rum: 21). Dengan 

demikian, kafa’ah tidak semestinya dipahami hanya sebagai kesetaraan formal, melainkan 

sebagai upaya mewujudkan keserasian spiritual, emosional, dan sosial yang mampu menjamin 

tercapainya tujuan pernikahan sesuai maqashid. 

Pondok Pesantren Darul Ma’sum menggambarkan praktik kafa’ah yang bersifat 

normatif dan protektif. Dalam pandangan pesantren ini, kesetaraan nasab, status sosial, serta 

tingkat keilmuan dianggap penting untuk menjaga kesinambungan dakwah dan martabat 

keluarga pesantren.25 Pola pikir ini sejalan dengan pandangan fuqaha klasik seperti Imam al-

Ghazali dan Ibn Qudamah, yang menilai bahwa kesetaraan sosial dapat mencegah munculnya 

konflik dan rasa rendah diri dalam rumah tangga. Oleh karena itu, di Darul Ma’sum, 

pernikahan ideal sering kali diupayakan antar sesama kalangan Gus dan Ning, sebagai bentuk 

menjaga kemurnian tradisi keulamaan dan kehormatan keluarga. 

Jika dianalisis menggunakan teori maqashid syariah, pendekatan Darul Ma’sum sangat 

kuat pada dimensi hifz al-din dan hifz al-nasl. Tujuan menjaga kemurnian agama dan keturunan 

menjadi prioritas utama. Namun, pada saat yang sama, penerapan kafa’ah yang terlalu kaku 

berpotensi mengabaikan maqashid lainnya seperti hifz al-nafs (pemeliharaan jiwa) dan hifz al-

‘aql (pemeliharaan akal), yang berkaitan dengan kebahagiaan, ketenangan psikologis, dan 

kebebasan berpikir individu. Kasus perceraian dalam pernikahan putri pengasuh pesantren 

dengan sesama Ning dari keluarga ulama menunjukkan bahwa kesetaraan sosial dan keilmuan 

belum tentu menjamin kemaslahatan rumah tangga. Secara maqashidi, hal ini menunjukkan 

ketidakseimbangan dalam penerapan tujuan syariat, di mana perlindungan terhadap nasab 

dan status sosial mengabaikan aspek kesejahteraan jiwa dan kebahagiaan batin pasangan. 

Berbeda halnya dengan Yayasan Darussalam yang menerapkan pemahaman kafa’ah 

lebih kontekstual dan fleksibel. Dalam pandangan Kyai dan Bunyai pengasuh, ukuran utama 

kafa’ah bukanlah kesetaraan status sosial, melainkan kesamaan visi keagamaan, tanggung 

jawab moral, dan kesiapan spiritual dalam membina rumah tangga.26 Pendekatan ini sejalan 

dengan maqashid yang menempatkan kemaslahatan manusia sebagai pusat hukum Islam.27 

Penerapan kafa’ah yang adaptif di Yayasan Darussalam mencerminkan penguatan terhadap 

 
25 F S Bakti, H Humaidi, and S Madyan, “Konsep Kafa’ah Dalam Fiqih Imam Syafi’i Pada Praktek 
Perjodohan Di Pondok Pesantren Sabilurrosyad Gasek Malang (Studi Deskriptif Di Pondok Pesantren 
Sabilurrosyad Gasek Malang),” Jurnal Hikmatina 7, no. 2 (2025): 45–57. 
26 F Pasaribu, “Urgensi Kafa’ah (Konsentrasi Pengamalan Agama) Dalam Pernikahan Di Kota 
Padangsidimpuan” (UIN Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan, 2023). 
27 Jalili, “Teori Maqashid Syariah Dalam Hukum Islam.” 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
434  

 

dimensi hifz al-nafs dan hifz al-din sekaligus, karena mempertimbangkan kesejahteraan 

emosional dan komitmen beragama calon pasangan. 

Kisah putra sulung pengasuh Yayasan Darussalam yang menolak dijodohkan dengan 

sesama Ning, lalu memilih perempuan di luar kalangan pesantren, memperlihatkan bentuk 

konkret dari pemahaman maqashid yang dinamis. Keputusan keluarga untuk memberi restu 

pada pernikahan tersebut bukan berarti mengabaikan syariat, tetapi justru menerapkan 

prinsip al-maslahah al-mursalah yaitu mengambil kemaslahatan yang tidak bertentangan dengan 

nash. Restu diberikan karena diyakini bahwa pilihan tersebut lebih menjamin kebahagiaan 

dan stabilitas rumah tangga, dua hal yang merupakan inti dari hifz al-nafs dan hifz al-‘aql. 

Demikian pula, pernikahan putri bungsu pengasuh dengan sopir keluarga menjadi bukti 

konkret bahwa kesetaraan spiritual dan komitmen jauh lebih berpengaruh dalam 

mewujudkan maslahah keluarga daripada kesamaan status sosial. 

Dengan demikian, kedua pesantren tersebut merepresentasikan dua pendekatan 

berbeda terhadap maqashid syariah. Pondok Pesantren Darul Ma’sum lebih menonjol pada 

aspek konservatif yang memelihara agama dan keturunan, sedangkan Yayasan Darussalam 

menampilkan orientasi yang lebih humanistik dan kontekstual, dengan menekankan dimensi 

kebahagiaan dan kesejahteraan jiwa. Dari sudut pandang maqashid, pendekatan Yayasan 

Darussalam lebih mendekati esensi syariat karena menempatkan kemaslahatan sebagai 

pertimbangan tertinggi. Seperti ditegaskan oleh al-Syatibi, tujuan syariat bukanlah 

membebani manusia, melainkan memberikan kemudahan dan menjaga kesejahteraan 

mereka.28  

Selain itu, teori maqashid modern seperti yang dikembangkan oleh Jasser Auda juga 

menekankan dimensi human development (pengembangan manusia) dan justice (keadilan) dalam 

penafsiran maqashid.29 Dalam konteks ini, penerapan kafa’ah yang terlalu eksklusif terhadap 

status sosial justru berpotensi menimbulkan ketidakadilan sosial dan menghambat kebebasan 

individu untuk memilih pasangan hidup. Sebaliknya, pendekatan yang berorientasi pada 

kemaslahatan dan keadilan lebih sesuai dengan maqashid kontemporer, karena menempatkan 

manusia sebagai subjek aktif dalam mencapai kebahagiaan dunia dan akhirat. 

Dengan analisis tersebut, dapat disimpulkan bahwa praktik kafa’ah seharusnya tidak 

berhenti pada tataran formalistik, tetapi perlu direkonstruksi sebagai instrumen moral yang 

 
28 J Jumiati, “Relevansi Konsep Maqashid Syariah Imam Asy-Syatibi Pada Konsep Pemasaran Syariah” (IAIN 
Parepare, 2023). 
29 A Murti and T A Syah, “Menelaah Pemikiran Jasser Auda Dalam Memahami Maqasid Syariah,” Citizen: 
Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia 1, no. 2 (2021): 60–67. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
435  

 

menjamin keseimbangan antara aspek spiritual, emosional, dan sosial. Kafa’ah yang sejati 

bukan diukur dari kesamaan nasab atau harta, melainkan dari kesepadanan nilai, komitmen, 

dan visi hidup menuju kemaslahatan keluarga. Melalui perspektif maqashid syariah, pesantren 

di era modern diharapkan mampu menafsirkan ulang tradisi kafa’ah agar lebih responsif 

terhadap realitas sosial tanpa kehilangan landasan normatifnya. Dengan demikian, 

pernikahan tidak hanya menjadi pemenuhan sunnah Rasul, tetapi juga sarana untuk 

mewujudkan kebahagiaan, keadilan, dan kemaslahatan hidup sesuai tujuan utama syariat 

Islam. 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil penelitian tentang kafa’ah dalam perspektif Maqashid Syariah di 

Pondok Pesantren Darul Ma’sum dan Yayasan Darussalam, dapat disimpulkan bahwa 

praktik kesetaraan dalam pernikahan di kalangan pesantren tidak bersifat seragam, melainkan 

dipengaruhi oleh sistem nilai, struktur sosial, serta pandangan keagamaan yang berkembang 

di masing-masing lembaga. Perbedaan orientasi ini menunjukkan bahwa pemahaman 

terhadap kafa’ah di lingkungan pesantren terus mengalami transformasi sesuai dengan 

dinamika sosial dan kebutuhan kemaslahatan. 

Pondok Pesantren Darul Ma’sum memaknai kafa’ah secara normatif dan protektif, 

dengan menekankan kesetaraan dalam aspek nasab, status sosial, dan keilmuan. Pola ini 

berakar pada upaya menjaga hifz al-din (pelestarian agama) dan hifz al-nasl (penjagaan 

keturunan), sekaligus mempertahankan martabat pesantren dan kesinambungan dakwah. 

Namun, pendekatan yang terlalu formalistik cenderung mengabaikan dimensi hifz al-nafs 

(pemeliharaan jiwa) dan hifz al-‘aql (pemeliharaan akal), sehingga terkadang menimbulkan 

ketegangan antara tradisi sosial dengan realitas kemanusiaan yang menuntut kebahagiaan dan 

kebebasan memilih pasangan hidup. 

Sementara itu, Yayasan Darussalam menampilkan praktik kafa’ah yang lebih fleksibel 

dan berorientasi pada substansi maqashid syariah. Penerapan prinsip kesetaraan di sini lebih 

menitikberatkan pada kesiapan spiritual, kedewasaan emosional, serta kemaslahatan keluarga. 

Pendekatan ini lebih menekankan hifz al-nafs dan hifz al-din, di mana kebahagiaan, kasih 

sayang, dan tanggung jawab moral menjadi ukuran utama keberhasilan pernikahan. Dengan 

demikian, model kafa’ah di Yayasan Darussalam dapat dianggap lebih sesuai dengan ruh 

syariat yang menempatkan kemaslahatan manusia sebagai tujuan utama hukum Islam. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
436  

 

Temuan penelitian ini mengimplikasikan perlunya reinterpretasi kafa’ah di kalangan 

pesantren agar selaras dengan prinsip maqashid syariah yang holistik. Kafa’ah tidak seharusnya 

dipahami sebagai alat pembeda sosial, melainkan sebagai instrumen moral untuk 

menciptakan keluarga yang adil, harmonis, dan bahagia. Dengan mengutamakan nilai 

kemaslahatan, keadilan, dan kasih sayang, pesantren dapat menjadi teladan dalam 

menegakkan ajaran Islam yang humanistik dan kontekstual sesuai tuntunan zaman. 

 

  



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
437  

 

DAFTAR PUSTAKA 

Aini, S. “Sakralitas Pernikahan Dalam Cahaya Al-Qur’an.” Al-Kauniyah: Jurnal Ilmu Alquran 

Dan Tafsir 5, no. 2 (2024): 70–80. 

Ameliya, N. “Pelaksanaan Kewajiban Suami Pada Istri Yang Berstatus Narapidana 

Perspektif Maqashid Syariah (Studi Lembaga Pemasyarakatan Perempuan Kelas II B 

Bengkulu).” UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu, 2025. 

Amrozi, M, and S S Rizal. “Implementasi Konsep Kafa’ah Terhadap Ketahanan Keluarga.” 

USRAH: Jurnal Hukum Keluarga Islam 6, no. 1 (2025): 52–70. 

Arjani, N H Z, D H Pinky, A P Nurjayanti, H Hafshoh, and W Wismanto. “Pernikahan 

Dalam Islam Membina Keluarga Yang Sakinah Mawaddah Dan Rahmah.” Ikhlas: 

Jurnal Ilmiah Pendidikan Islam 2, no. 1 (2025): 140–50. 

Bakti, F S, H Humaidi, and S Madyan. “Konsep Kafa’ah Dalam Fiqih Imam Syafi’i Pada 

Praktek Perjodohan Di Pondok Pesantren Sabilurrosyad Gasek Malang (Studi 

Deskriptif Di Pondok Pesantren Sabilurrosyad Gasek Malang).” Jurnal Hikmatina 7, 

no. 2 (2025): 45–57. 

Betawi, Usman. “Maqashid Al-Syariah Sebagai Dasar Hukum Islam Dalam Pandangan Al-

Syatibi Dan Jasser Audha.” Jurnal Hukum Responsif 6, no. 6 (2018): 32–43. 

Fathony, M R. “Forms of Husband and Wife Relationships in the Context of Differences 

in Economic Status and Their Impact on Household Harmony (Case Study in 

Masbagik District, East Lombok Regency).” Al-Afkar, Journal For Islamic Studies 8, no. 

1 (2025): 758–72. 

Hendika, Yoga, and Ilham Armi. “Pendapat Ibnu Qudamah Tentang Syarat Kafa’ah Dalam 

Perkawinan.” Sakena: Jurnal Hukum Keluarga 7, no. 2 (2022): 170–81. 

Jalili, Ahmad. “Teori Maqashid Syariah Dalam Hukum Islam.” Teraju 3, no. 2 (2021): 71–

80. 

Jamaa, La. “Dimensi Ilahi Dan Dimensi Insani Dalam Maqashid Al-Syari’ah.” Asy-Syir’ah: 

Jurnal Ilmu Syari’ah Dan Hukum 45, no. 2 (2011). 

Juita, F, M Effendi, and S Maryam. Buku Ajar Mata Kuliah Metode Penelitian Kualitatif: 

Penelitian Kualitatif Untuk Menilik Berbagai Fenomena Sosial. Penerbit NEM, 2025. 

Jumiati, J. “Relevansi Konsep Maqashid Syariah Imam Asy-Syatibi Pada Konsep 

Pemasaran Syariah.” IAIN Parepare, 2023. 

Kamal, T, R Hakim, and A H Hanafi. “Keberadaan Pendidikan Pondok Pesantren Dalam 

Perkembangan Spritual Dan Kultural Masyarakat.” Al-Mau’izhoh: Jurnal Pendidikan 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
438  

 

Agama Islam 6, no. 2 (2024): 1225–37. 

Karimullah, Suud Sarim. “Pembaharuan Konsep Kafa’ah Dalam Perkawinan.” Jurnal 

Keislaman, 2022. 

Khaliq, Muhammad Nur, and Aji Pangestu. “Teori Maqasid Syari’ah Klasik (Asy-Syatibi).” 

Risâlah Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam 11, no. 1 (2025): 149–62. 

Majid, A. “Problematika Awal Pernikahan Dalam Sebuah Pernikahan Ideal Dalam 

Pandangan Sosiologi Agama.” TheJournalish: Social and Government 5, no. 4 (2024): 525–

37. 

Malisi, A S. “Pernikahan Dalam Islam.” SEIKAT: Jurnal Ilmu Sosial, Politik Dan Hukum 1, 

no. 1 (2022): 22–28. 

Maulani, D. “Relevansi Konsep Kafaah Dalam Perkawinan Islam: Studi Literatur Terhadap 

Perspektif Klasik Dan Modern.” RARABI: Journal of Islamic Marriage and Islamic Civil 

Law 1, no. 1 (2025): 21–38. 

Meilinda, Fauziyah Putri. “Efektivitas Batas Usia Perkawinan Terhadap Budaya Perkawinan 

Anak Di Kabupaten Probolinggo Perspektif Teori Efektivitas Hukum.” MAQASID 

13, no. 2 (2024): 47–62. 

Murti, A, and T A Syah. “Menelaah Pemikiran Jasser Auda Dalam Memahami Maqasid 

Syariah.” Citizen: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia 1, no. 2 (2021): 60–67. 

Pasaribu, F. “Urgensi Kafa’ah (Konsentrasi Pengamalan Agama) Dalam Pernikahan Di 

Kota Padangsidimpuan.” UIN Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan, 

2023. 

Sholihin, Paimat. “Kafaah Dalam Perkawinan Perspektif Empat Mazhab.” Sharia Economic 

and Management Business Journal (SEMBJ) 2, no. 1 (2021): 1–13. 

Siska, V, M Darwis, and Z Nur. “Relasi Suami Istri Perspektif Maqashid Syari’ah 

Mewujudkan Keluarga Sakinah, Mawaddah, Wa Rahmah.” Al-Furqan: Jurnal Agama, 

Sosial, Dan Budaya 4, no. 3 (2025): 560–69. 

Tahir, J. “Penerapan Maslahah Mursalah Dalam Penetapan Hukum Islam.” Jurnal Lathifiyah 

2, no. 1 (2025): 73–82. 

Tumangkeng, Steeva Yeaty Lidya, and Joubert B Maramis. “Kajian Pendekatan 

Fenomenologi: Literature Review.” Jurnal Pembangunan Ekonomi Dan Keuangan Daerah 

23, no. 1 (2022). 

Wiguna, H A. Memahami Maqashid Al-Syari’ah Perspektif Khaled M. Abou El Fadl Dan Jasser 

Auda. Deepublish, 2022. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
439  

 

Yusuf, M, A Arifin, and M S Yahya. “Tradisi Pendidikan Dan Penanaman Akhlak Di 

Pondok Pesantren Dalam Membangun Pendidikan Karakter Di Era Post Modern.” 

MUMTAZ: Jurnal Pendidikan Agama Islam 3, no. 1 (2023): 1–9. 

Zaprulkhan, S. Rekonstruksi Paradigma Maqashid Asy-Syari’ah: Kajian Kritis Dan Komprehensif. 

IRCiSoD, 2020. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

▪ Hak Kekayaan Intelektual (HKI) sebagai Objek 
Jaminan Pembiayaan dalam Perspektif Hukum 
Ekonomi Syariah 

▪ Konsep Kafa’ah dalam Prespektif Imam Malik dan 
Imam Syafi’i: Analisis Metodologi Ushul Fikih 

▪ Peran Istri sebagai Pencari Nafkah dan Dampaknya 
terhadap Keutuhan Rumah Tangga Perspektif Islam 

▪ Implikasi Normatif dan Sosial Perjanjian Pra-Nikah 
Perspektif Hukum Keluarga Islam di Indonesia 

▪ Konsep Nabawi dalam Membangun Keharmonisan 
Rumah Tangga 

▪ The Boycott of Israeli Products From The 
Perspective Of Sadz Al-Dzarai’: A Normative 
Analysis Within Islamic Law 

▪ Implementation of The Wakalah Bil Ujroh Contract 
in Financing Products at Islamic Financial 
Institutions 

▪ Analysis of Legal Policy Implementation Against 
Perpetrators of Child Bullying 

▪ Deconstructing Mu’asyarah Bi Al-Ma’ruf: Toward A 
Gender-Just Framework of Islamic Family Law 

▪ Kafa’ah dalam Perkawinan Perspektif Maqasid Al-
Syari’ah (Studi Kasus pada Pesantren Darul Ma’sum dan 
Yayasan Darussalam Kabupaten Probolinggo) 

▪ Eksistensi dan Perkembangan Kelembagaan Hukum 
Islam di Indonesia 

▪ Perlindungan Hukum terhadap Fenomena 
Perkawinan Siri Dibawah Umur tanpa Wali di 
Kabupaten Lumajang 

▪ From Formal Validity to Ethical Accountability: 
Good Faith in Sharia Electronic Contracts Under 
Indonesian Law 

▪ The Genealogy of Taqnin Al-Ahkam And Its Initial 
Implementation In The Ottoman Empire 

▪ Legal Protection for Parties When MPD Fails to 
Collect Notarial Protocols 

▪ Raising the Marriage Age, Raising Dispensations? 
Evidence From the Malang Religious Court After 
Constitutional Court Decision no. 22/PUU-
XV/2017 

▪ Review of Islamic Law and Law no. 1 of 1974 and 
Constitutional Court Decision no. 46/PUU-
VIII/2010 Concerning Siri Marriage Law: The 
Position of Wives, Children And Property 

▪ Juridical Review of Marriage Contracts For 
Pregnant Women In Islamic Law And National Law 

▪ Sharia Economic Law on The Growth of Micro, 
Small, And Medium Enterprises (UMKM) In The 
Digital Era 

 

 

  

E d i s i :  V o l u m e  9  N o m o r   2 
J u l i   -   D e s e m b e r  2 0 2 5 



 

H a k a m 

Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 
e-ISSN : 25808052  |  p-ISSN : 2829-5803 
 
DOI: https://doi.org/10.33650/jhi 
 
 
 

Volume 9 Nomor 2, Juli – Desember 2025 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Editorial Office: 
 
Program Studi Hukum Keluarga (Ahwal Syakhshiyah) 
Fakultas Agama Islam Universitas Nurul Jadid,  
Paiton, Probolinggo, Jawa Timur, Indonesia 67291.  
Telepon: 0888 30 78899, Hp: 082232108969 
Email: hukumkeluarga.fai@unuja.ac.id 
Website: https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam/index   

https://doi.org/10.33650/jhi
https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam/index


H a k a m 
Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 
 
Editor In Chief 
Muhammad Zainuddin Sunarto, Sinta ID 6116528, Universitas Nurul Jadid, 
Probolinggo, Indonesia 

 
Editorial Board 
Daniel Fernandez Kranz, Scopus ID 12797471200, Instituto de Empresa 
University, Segovia, Spain, Spain 
Mohammad Fadel, Scopus ID 39261404000, University of Toronto, Canada, 
Canada 
Joana Salifu Yendork, Scopus ID 56328263000, University of Ghana, Ghana, 
Ghana 
Siti Muna Hayati, Scopus ID, UIN Sunan Kalijogo Yogyakarta 
Slawa Rokicki, Scopus ID 56404564000, University College Dublin, Ireland, 
Ireland 
Khoirul Hidayah, Scopus ID 57203353119, Universitas Islam Negeri Maulana 
Malik, Malang, Indonesia 
Akhmad Farid Mawardi Sufyan, Scopus ID 57266242300, Institut Agama 
Islam Negeri Madura, Pamekasan, Indonesia 
Zakiyatul Ulya, Scopus ID 57218455431, Universitas Islam Negeri Sunan 
Ampel Surabaya, Indonesia 
 

Reviewers 
Ewa Batyra, Scopus ID 57192590667, The Max Planck Institute for 
Demographic Research, Germany, Germany 
Elizabeth Agey, Scopus ID 57204005122, University of California Santa 
Barbara, United States of America, United States 
Olympia L.K. Campbell, Scopus ID 57221476734, Institute For Advanced 
Study in Toulouse, France, France 
Xiangming Fang, Scopus ID 36339202800, China Agricultural University, 
Beijing, China, China 
Rihab Grassa, Scopus ID 55505935200, Manouba University, Tunisia, Tunisia 
Junghua Hung, Scopus ID 8574630700, National Central University, Taoyuan, 
Taiwan, Taiwan, Province of China 
Rüdiger Lohlker, Scopus ID 6506783480, Northwest University, Xi'an, China, 
China 
Marco Alfano, Scopus ID 57527411400, University College London, United 
kingdom, United Kingdom 



Dhofir Catur Bashori, Scopus ID, Universitas Muhammadiyah Jember, 
Indonesia 
Muslihun -, Scopus ID, Institut KH Abdul Chalim Pacet Mojokerto, Indonesia 
Siti Khoirotul Ula, Scopus ID, Universitas Islam Negeri Sayyid Ali 
Rahmatullah Tulungagung, Indonesia 
Nur Lailatul Musyafa’ah, Scopus ID 57353220700, Universitas Islam Negeri 
Sunan Ampel Surabaya, Indonesia 
 
 

English Language Advisor 
Achmad Naufal Irsyadi, Sinta ID 6704870, Universitas Nurul Jadid, 
Probolinggo, Indonesia 
 

Layouter 
Faizul Mubarok, Universitas Nurul Jadid, Probolinggo, Indonesia 
  



H a k a m 
Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 

Table of Content 
 

1 HAK KEKAYAAN INTELEKTUAL (HKI) SEBAGAI OBJEK 
JAMINAN PEMBIAYAAN DALAM PERSPEKTIF HUKUM 
EKONOMI SYARIAH 
Diding Jalaludin, Piqi Rizki Padhilah, Umar Rojikin, Muhamad Kholi, 
Tatang Astarudin 
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

181 – 194 

2 PERAN ISTRI SEBAGAI PENCARI NAFKAH DAN DAMPAKNYA 
TERHADAP KEUTUHAN RUMAH TANGGA PERSPEKTIF 
ISLAM 
Muhammad Shidqi Pribadi, Teguh dwi cahyadi 
Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i Jember 

195 – 211 

3 KONSEP NABAWI DALAM MEMBANGUN KEHARMONISAN 
RUMAH TANGGA 
Muhammad Fathur Rachman Imanda, Winning Son Ashari  
Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i Jember 

212 – 227 

4 IMPLEMENTATION OF THE WAKALAH BIL UJROH 
CONTRACT IN FINANCING PRODUCTS AT ISLAMIC 
FINANCIAL INSTITUTIONS 
Muhammad Fikri Auliaurrahman  
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

228 – 242 

5 DECONSTRUCTING MU’ASYARAH BI AL-MA’RUF: TOWARD A 
GENDER-JUST FRAMEWORK OF ISLAMIC FAMILY LAW 
Lina Nur Anisa 
Institut Agama Islam Ngawi 

243 – 266 

6 EKSISTENSI DAN PERKEMBANGAN KELEMBAGAAN HUKUM 
ISLAM DI INDONESIA 
Hasbi Umar, Husin Bafadhal, Reza Rahmatullah 
Universitas Islam Negeri Sulthan Thaha Saifuddin Jambi 

267 – 278 

7 FROM FORMAL VALIDITY TO ETHICAL ACCOUNTABILITY: 
GOOD FAITH IN SHARIA ELECTRONIC CONTRACTS UNDER 
INDONESIAN LAW 
Sigit Nurhadi Nugraha, Abdul Rachmad Budiono, Budi Santoso, Rachmi 
Sulistyarini  
Fakultas Hukum Universitas Brawijaya, Malang, Indonesia 

279 – 303 

8 LEGAL PROTECTION FOR PARTIES WHEN MPD FAILS TO 
COLLECT NOTARIAL PROTOCOLS 
Adinda Mellinia Aurel, Herlindah, Imam Rahmat Sjafi’i 
Universitas Brawijaya Malang, Indonesia 

304 – 326 

9 REVIEW OF ISLAMIC LAW AND LAW NO. 1 OF 1974 AND 
CONSTITUTIONAL COURT DECISION NO. 46/PUU-VIII/2010 
CONCERNING SIRI MARRIAGE LAW: THE POSITION OF 
WIVES, CHILDREN AND PROPERTY 
Syaiful Bakri, Muhammad Abrori  
Sekolah Tinggi Ilmu Syari’ah Darul Falah Bondowoso 

327 – 341 



10 SHARIA ECONOMIC LAW ON THE GROWTH OF MICRO, 
SMALL, AND MEDIUM ENTERPRISES (UMKM) IN THE 
DIGITAL ERA 
Meisa Nur Safitri, Nabila Nurkhafiah, Siti Nurzihan, Afifaturrohmaniyah 
Universitas Islam Negri Sultan Maulana Hasanudin Banten, Indonesia 

342 – 355 

11 KONSEP KAFA’AH DALAM PRESPEKTIF IMAM MALIK DAN 
IMAM SYAFI’I: ANALISIS METODOLOGI USHUL FIKIH  
Nailil Maziyati, Luthfiyah 
Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang, Indonesia 

356 – 375 

12 IMPLIKASI NORMATIF DAN SOSIAL PERJANJIAN PRA-NIKAH 
PERSPEKTIF HUKUM KELUARGA ISLAM DI INDONESIA  
Suwito, Didit Darmawan, Saidah Fiddaroini Harun, Risma A’limathus 
Zuriah 
Universitas Sunan Giri Surabaya, Indonesia 

376 – 394 

13 THE BOYCOTT OF ISRAELI PRODUCTS FROM THE 
PERSPECTIVE OF SADZ AL-DZARAI’: A NORMATIVE 
ANALYSIS WITHIN ISLAMIC LAW 
Ai Samrotul Fauziah 
UIN Sunan Gunung Djati Bandung 

395 – 407 

14 ANALYSIS OF LEGAL POLICY IMPLEMENTATION AGAINST 
PERPETRATORS OF CHILD BULLYING  
Sulistina, Amilia Putri Kartika Sari, Efrilia Yusri, Arindy Sri Musdalifah 
Universitas Nurul Jadid Paiton Probolinggo, Indonesia 

408 – 424 

15 KAFA’AH DALAM PERKAWINAN PERSPEKTIF MAQASID AL-
SYARI’AH (Studi Kasus pada Pesantren Darul Ma’sum dan Yayasan 
Darussalam Kabupaten Probolinggo) 
Muhamad Agus Salim, Fauziyah Putri Meilinda  
Institut Ahmad Dahlan Probolinggo, Indonesia 

425 – 439 

16 PERLINDUNGAN HUKUM TERHADAP FENOMENA 
PERKAWINAN SIRI DIBAWAH UMUR TANPA WALI DI 
KABUPATEN LUMAJANG 
Uswatun Hasanah, Fauziyah Putri Meilinda  
Institut Ahmad Dahlan Probolinggo 

440 – 453 

17 THE GENEALOGY OF TAQNĪN AL-AHKĀM AND ITS INITIAL 
IMPLEMENTATION IN THE OTTOMAN EMPIRE 
Alby Labib Halbana Bunyamin, Abdul Mufti Albasyari   
UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia; Institut Nahdlatul Ulama 
Ciamis, Indonesia 

454 – 468 

18 RAISING THE MARRIAGE AGE, RAISING DISPENSATIONS? 
EVIDENCE FROM THE MALANG RELIGIOUS COURT AFTER 
CONSTITUTIONAL COURT DECISION NO. 22/PUU-XV/2017 
Risma Nur Arifah, Mohd Nurhusairi Bin Mat Hussin, Erik Sabti 
Rahmawati, Anggreani Kharimatuz Zahro 
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia; 
Universiti Malaya, Malaysia 

469 – 483 

19 JURIDICAL REVIEW OF MARRIAGE CONTRACTS FOR 
PREGNANT WOMEN IN ISLAMIC LAW AND NATIONAL LAW 
Yurizka Syahdani Nst, Uswatun Hasanah 
Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary 
Padangsidimpuan, Indonesia 

484 – 501 

 



Hakam : Journal of Islamic Law Studies and Islamic Economic Law  
This journal is an open-access article under a CC BY-NC-SA 4.0 International License. © 2025, the author(s) 

 
Volume 9 Number 2 (December 2025) | Pages 440 – 453 

Doi: https://doi.org/10.33650/jhi.v9i2.13450  
Submitted: 30 November 2025 | Revised: 9 December 2025 | Accepted: 22 December 2025 | Published: 31 December 2025 

 
 

PERLINDUNGAN HUKUM TERHADAP FENOMENA 
PERKAWINAN SIRI DIBAWAH UMUR TANPA WALI DI 

KABUPATEN LUMAJANG 
 

 
Uswatun Hasanah1, Fauziyah Putri Meilinda2  

Institut Ahmad Dahlan Probolinggo 
Email: 1uswatunhasanah16122003@gmail.com, 2fpmeilinda@gmail.com  

 
 

ABSTRACT 

This study is motivated by the increasing occurrence of unregistered marriages conducted without a legal 
guardian and involving underage children, as reflected in cases found in Lumajang Regency. Such practices not 
only raise questions regarding the validity of marriage under Islamic law but also highlight the weak 
implementation of child protection as mandated by Law Number 35 of 2014 on Child Protection. The objective 
of this research is to examine the legal validity of unregistered marriages without a guardian involving minors 
and to assess the forms of legal protection that should be provided by the state. This study employs a normative 
juridical approach through an analysis of statutory regulations, the Compilation of Islamic Law, relevant legal 
literature, and interpretations of the social phenomena surrounding the Lumajang case. The findings indicate 
that unregistered marriages conducted without a guardian and involving minors are invalid under both state 
law and Islamic law. Furthermore, such practices violate the principle of the best interest of the child and 
expose minors to risks of violence, exploitation, and the loss of civil rights. The study concludes that legal 
protection for children in this context has not been effectively implemented. Strengthening supervision, 
enhancing legal awareness within communities, and ensuring consistent law enforcement are required to 
prevent similar practices in the future. 

Keywords : Child Legal Protection, Unregistered Marriage, Without Guardian. 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini dilatarbelakangi oleh maraknya praktik perkawinan siri yang dilakukan tanpa wali dan melibatkan 
anak di bawah umur, sebagaimana terjadi pada kasus di Kabupaten Lumajang. Praktik tersebut tidak hanya 
menimbulkan persoalan keabsahan perkawinan menurut hukum Islam, tetapi juga menunjukkan lemahnya 
perlindungan hukum terhadap anak sebagaimana diatur dalam Undang-Undang Nomor 35 Tahun 2014 tentang 
Perlindungan Anak. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis keabsahan perkawinan siri tanpa wali pada anak 
di bawah umur dan mengevaluasi bentuk perlindungan hukum yang seharusnya diberikan oleh negara. Metode 
penelitian yang digunakan adalah pendekatan yuridis-normatif dengan analisis terhadap peraturan perundang-
undangan, Kompilasi Hukum Islam, literatur terkait, serta interpretasi terhadap fenomena sosial yang muncul 
dalam kasus Lumajang. Hasil penelitian menunjukkan bahwa perkawinan siri tanpa wali pada anak di bawah 
umur tidak sah baik menurut hukum negara maupun hukum Islam. Praktik tersebut juga melanggar prinsip best 
interest of the child dan menempatkan anak dalam situasi rentan terhadap kekerasan, eksploitasi, serta kehilangan 
hak-hak perdata. Kesimpulan penelitian menegaskan bahwa perlindungan hukum terhadap anak dalam konteks 
ini belum berjalan efektif. Diperlukan penguatan pengawasan, edukasi hukum masyarakat, serta penegakan 
hukum yang konsisten untuk mencegah praktik serupa di masa mendatang.  

Kata Kunci: Perlindungan Hukum Anak, Perkawinan Siri, Tanpa Wali 

 
 

Published by Islamic Faculty of Nurul Jadid University, Probolinggo, Indonesia. 
online access at https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam  
e-ISSN 2580-8052 | p-ISSN 2829-5803 

https://doi.org/10.33650/jhi.v9i2.13450
mailto:uswatunhasanah16122003@gmail.com
mailto:fpmeilinda@gmail.com
https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam


Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
441  

 

PENDAHULUAN 

Perkawinan merupakan akad yang membolehkan laki-laki dan perempuan melakukan 

sesuatu yang sebelumnya tidak dibolehkan, maka dapat dikatakan bahwa hukum asal dari 

perkawinan itu adalah boleh atau mubah, namun dengan melihat kepada sifatnya sebagai 

sunnah Allah dan sunnah Rasul, tentu tidak mungkin dikatakan bahwa hukum asal 

perkawinan itu hanya semata mubah.1 Di dalam Kompilasi Hukum Islam juga ditegaskan 

mengenai pengertian Perkawinan yakni dalam Pasal 2 yang menyebutkan bahwa: 

“Perkawinan menurut hukum Islam adalah akad yang sangat kuat (mitsaqan ghalidzan) untuk 

mentaati perintah Allah dan melaksanakannya merupakan ibadah.”2 Dengan demikian, 

perkawinan tidak hanya bernilai hukum, tetapi juga moral dan sosial, yang berfungsi menjaga 

kehormatan, keturunan, dan tatanan keluarga.3 

Meskipun demikian, dalam kenyataannya, pelaksanaan perkawinan di masyarakat 

sering tidak sepenuhnya sesuai dengan ketentuan yang berlaku. Salah satu bentuk 

penyimpangan yang sering terjadi di masyarakat Indonesia adalah praktik perkawinan siri 

yakni perkawinan yang dilaksanakan tanpa pencatatan resmi di hadapan pejabat berwenang 

sebagaimana diatur dalam Pasal 2 ayat (2) Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang 

Perkawinan.4 Perkawinan siri seringkali dilakukan dengan alasan ekonomi, sosial, maupun 

kehamilan di luar nikah, namun justru menimbulkan berbagai persoalan hukum, terutama 

terhadap status anak dan istri.5 

Secara teoritis, perkawinan siri dapat dipahami dari dua sudut pandang: hukum agama 

dan hukum negara.6 Dalam perspektif hukum Islam, perkawinan dianggap sah apabila 

terpenuhi rukun dan syaratnya, antara lain adanya calon suami-istri, wali, dua orang saksi, dan 

ijab kabul.7 Akan tetapi, dalam perspektif hukum positif Indonesia, sahnya perkawinan tidak 

hanya ditentukan oleh pemenuhan rukun dan syarat agama, tetapi juga oleh pencatatan resmi 

 
1 Tinuk Dwi Cahyani, “Hukum Perkawinan” (UMMPress, 2020), 198. 
2 Soeharto Presiden Republik Indonesia, “Kompilasi Hukum Islam (KHI) : Hukum Perkawinan, Kewarisan, 
Dan Perwakafan,” Sekretaris Kabinet RI, 1991, 1–58. 
3 Khairuddin, “Pernikahan Dalam Islam Dan Relevansinya Dengan Regulasi Hukum Keluarga 
Kontemporer,” Insight: Indonesian Journal of Social, Humanity, and Education 1, no. 2 (2025): 72–82, 
https://doi.org/10.70742/insight.v1i2.363. 
4 Ikram Makalalag, “Peran Kantor Urusan Agama Dalam Menanggulangi Praktik Nikah Siri Di Kecamatan 
Wenang,” 2024, 6–7. 
5 Majianto Majianto, Faisal Faisal, and Ade Yamin, “Praktik Nikah Siri Di Kabupaten Merauke : Sebuah 
Analisis Faktor Dan Dampaknya Bagi Masyarakat,” El-Qisth Jurnal Hukum Keluarga Islam 8, no. 01 (2025): 1–
11, https://doi.org/10.47759/jh9d1t46. 
6 Muhammad Fadel Musriadi, “MARGINALISASI PEREMPUAN AKIBAT PERNIKAHAN SIRI :” 6, no. 
July (2025): 272–90. 
7 Musriadi. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
442  

 

di hadapan negara.8 Di sinilah muncul dikotomi antara legalitas agama dan legalitas negara, 

yang sering menjadi dasar munculnya praktik perkawinan siri di masyarakat. 

Di sisi lain, perkawinan siri tanpa wali yang sah tidak hanya melanggar prinsip dasar 

hukum Islam mengenai keabsahan wali, tetapi juga berpotensi mengabaikan hak-hak 

perempuan dan anak yang lahir dari perkawinan tersebut. Ketidakhadiran wali yang sah dapat 

menjadikan perkawinan tersebut tidak sah secara agama, dan tentu juga tidak memiliki 

kekuatan hukum di mata negara.9 

Selain itu, fenomena perkawinan siri ini kerap melibatkan anak di bawah umur. 

Padahal, Undang-Undang Nomor 16 Tahun 2019 yang mengubah Undang-Undang Nomor 

1 Tahun 1974 telah menetapkan batas usia minimal perkawinan, yaitu 19 tahun baik bagi laki-

laki maupun perempuan.10 Ketentuan ini sejalan dengan prinsip perlindungan anak 

sebagaimana termuat dalam Undang-Undang Nomor 35 Tahun 2014 tentang Perlindungan 

Anak, yang menekankan pentingnya pemenuhan hak anak untuk tumbuh dan berkembang 

tanpa tekanan fisik maupun sosial, termasuk dalam konteks perkawinan.11 

Dari perspektif teori hukum perlindungan anak, perkawinan di bawah umur, terlebih 

yang dilakukan secara siri dan tanpa wali yang sah merupakan bentuk pelanggaran terhadap 

hak anak atas perlindungan hukum, pendidikan, dan kesehatan reproduksi.12 Praktik ini juga 

bertentangan dengan prinsip the best interest of the child yang menjadi dasar berbagai 

regulasi nasional dan internasional terkait hak anak 

Oleh karena itu, praktik perkawinan siri tanpa wali yang sah dan melibatkan anak di 

bawah umur tidak hanya menimbulkan problem keabsahan secara hukum Islam dan hukum 

negara, tetapi juga memunculkan dilema moral serta sosial.13 Kondisi inilah yang menjadikan 

fenomena tersebut penting dikaji lebih mendalam dalam perspektif hukum perlindungan 

anak di Indonesia. 

 
8 Ahmad Supiannor and Anwar Hafidzi, “Pernikahan Dalam Perspektif Hukum Positif Dan Fikih Syafi’i: 
Analisis Komparatif Empat Aspek Dasar,” Indonesian Journal of Islamic Jurisprudence, Economic and Legal Theory 3, 
no. 2 (2025): 1695–1716, https://doi.org/10.62976/ijijel.v3i2.1159. 
9 Elfirda Ade Putri, “Keabsahan Perkawinan Berdasarkan Perspektif Hukum Positif Di Indonesia,” Krtha 
Bhayangkara 15, no. 1 (2021): 151–65, https://doi.org/10.31599/krtha.v15i1.541. 
10 Sekretariat Negara Republik Indonesia, “UU No 16 Tahun 2019 Tentang Perkawinan,” Undang-Undang 
Republik Indonesia § (2019). 
11 Presiden Republik Indonesia, “UU No. 35 Tahun 2014,” UU Perlindungan Anak § (2014). 
12 Anjani Sipahutar, “Tinjauan Yuridis Terhadap Perlindungan Anak Dari Hasil Perkawinan Siri Yang 
Ditelantarkan Menurut Hukum Islam Dan Undang-Undang Perlindungan Anak,” Doktrina: Journal of Law 2, 
no. 1 (2019): 66, https://doi.org/10.31289/doktrina.v2i1.2383. 
13 Agus Pranoto, Lilik Andaryuni, and Mukhtar Salam, “Problematika Pernikahan Siri Bawah Umur Di 
Kabupaten Kutai Barat,” Indonesian Journal of Islamic Jurisprudence, Economic and Legal Theory 3, no. 2 (2025): 
1099–1115. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
443  

 

Menurut data Badan Pusat Statistik (BPS), fenomena perkawinan pada usia anak 

masih terjadi di Indonesia. Berdasarkan hasil Survei Sosial Ekonomi Nasional (Susenas), 

proporsi perempuan berusia 20–24 tahun yang menikah atau hidup bersama sebelum berusia 

18 tahun menunjukkan tren penurunan, yakni sebesar 9,23% pada tahun 2021, turun menjadi 

8,06% pada tahun 2022, dan kembali menurun menjadi 6,92% pada tahun 2023.14 Meskipun 

menunjukkan penurunan, angka ini tetap mengindikasikan adanya praktik perkawinan anak 

yang cukup tinggi di beberapa wilayah, termasuk melalui mekanisme perkawinan siri yang 

tidak tercatat secara hukum. 

Lemahnya pengawasan serta minimnya kesadaran hukum masyarakat terhadap risiko 

perkawinan siri berdampak serius pada perlindungan perempuan dan anak.15 Dalam 

praktiknya, perempuan dan anak dari perkawinan siri sering kali tidak memiliki jaminan 

hukum atas hak-hak keperdataan mereka, seperti hak nafkah, waris, maupun identitas hukum 

anak. Kondisi ini menegaskan pentingnya intervensi negara melalui penegakan regulasi dan 

edukasi hukum untuk menekan praktik perkawinan siri, terutama yang melibatkan anak di 

bawah umur. 

Perkawinan siri, khususnya yang dilakukan tanpa wali dan melibatkan anak di bawah 

umur, tidak hanya menimbulkan persoalan keabsahan secara agama, tetapi juga menyisakan 

problem serius dari perspektif hukum perlindungan anak. Anak yang menikah tanpa melalui 

prosedur hukum yang sah berpotensi kehilangan perlindungan negara, baik dalam aspek 

pendidikan, kesehatan reproduksi, maupun jaminan hak-hak sipil. Fenomena ini sejalan 

dengan berbagai temuan yang menegaskan bahwa anak perempuan korbanperkawinan 

cenderung mengalami kekerasan, eksploitasi domestik, serta keterputusan akses terhadap 

pendidikan formal dan ekonomi keluarga yang berkelanjutan. 

Dalam konteks Indonesia, praktik perkawinan siri kerap kali muncul di ruang abu-

abu antara legitimasi agama dan ketidakpatuhan terhadap hukum negara. Masyarakat 

cenderung memandang bahwa selama rukun dan syarat agama terpenuhi, maka perkawinan 

dianggap sah, tanpa memperhatikan aspek pencatatan dan perlindungan hukum. Padahal, 

pencatatan perkawinan memiliki peran penting sebagai instrumen administratif negara untuk 

menjamin hak-hak keperdataan perempuan dan anak. Ketidakhadiran pencatatan inilah yang 

 
14 Badan Pusat Statistik, “Proporsi Perempuan Umur 20-24 Tahun Yang Berstatus Kawin Atau Berstatus 
Hidup Bersama Sebelum Umur 18 Tahun Menurut Provinsi (Persen), 2024,” 2024. 
15 Dody Wahono and Suryo Alam, “Perlindungan Hak Anak Dalam Perkawinan Siri Perspektif Hukum 
Keluarga Islam Dan Undang-Undang Perlindungan Anak Sekolah Tinggi Ilmu Syariah Abu Zairi Bondowoso 
, Indonesia Waris Mereka . Dalam Hukum Islam , Anak Yang Sah Berhak Atas Warisan Dari Ayahnya ,” 7 
(2025): 106–20. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
444  

 

menimbulkan legal vacuum (kekosongan hukum) bagi anak hasil perkawinan siri, terutama 

dalam konteks hak identitas, waris, dan perlindungan sosial. 

Kasus yang terjadi di Kabupaten Lumajang menjadi sorotan publik karena 

melibatkan praktik perkawinan siri tanpa wali terhadap anak di bawah umur. Fenomena 

tersebut memperlihatkan bahwa meskipun telah ada regulasi yang tegas seperti Undang-

Undang Nomor 16 Tahun 2019 tentang Perubahan atas Undang-Undang Nomor 1 Tahun 

1974 tentang Perkawinan serta Undang-Undang Nomor 35 Tahun 2014 tentang 

Perlindungan Anak, pelaksanaannya di lapangan masih menghadapi berbagai kendala. 

Lemahnya pengawasan lembaga keagamaan dan aparat negara, minimnya kesadaran hukum 

masyarakat, serta kuatnya pengaruh budaya dan otoritas lokal (terutama di lingkungan 

pesantren atau komunitas religius) menjadi faktor yang memungkinkan praktik semacam itu 

tetap terjadi. 

Dari perspektif akademik, permasalahan ini penting dikaji karena memperlihatkan 

adanya ketegangan antara hukum agama, hukum positif, dan praktik sosial keagamaan di 

masyarakat. Penelitian ini berupaya menjawab pertanyaan mendasar: bagaimana praktik 

perkawinan siri tanpa wali di bawah umur dapat berlangsung di tengah sistem hukum yang 

seharusnya melarangnya, serta bagaimana bentuk perlindungan hukum yang semestinya 

diberikan kepada anak dalam situasi tersebut. Dengan menganalisis kasus Lumajang, 

penelitian ini bertujuan untuk mengungkap titik temu dan perbedaan antara norma agama, 

adat, dan hukum positif dalam konteks perlindungan anak. 

Melalui kajian ini, diharapkan dapat diperoleh pemahaman yang lebih komprehensif 

mengenai persoalan perkawinan siri tanpa wali pada anak di bawah umur, sekaligus 

memberikan kontribusi akademis dan praktis dalam penguatan sistem hukum perlindungan 

anak di Indonesia. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 

kepustakaan (library research). Pendekatan ini dipilih karena fokus penelitian tidak terletak 

pada observasi lapangan, melainkan pada analisis konseptual dan normatif terhadap data 

tekstual yang bersumber dari literatur ilmiah, peraturan perundang-undangan, serta dokumen 

hukum yang relevan.16 Pendekatan kualitatif memungkinkan peneliti untuk memahami 

 
16 Sholahuddin Al Fatih, Perkembangan Metode Penelitian Hukum Di Indonesia (Universitas Muhammadiyah 
Malang, 2023). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
445  

 

fenomena perkawinan siri tanpa wali pada anak di bawah umur di Lumajang secara mendalam 

melalui interpretasi terhadap teks hukum dan pandangan para ahli. 

Jenis penelitian kepustakaan ini dilakukan dengan menelaah berbagai sumber 

sekunder, seperti jurnal ilmiah, buku-buku hukum keluarga Islam, artikel akademik, laporan 

lembaga resmi, serta pemberitaan media daring yang kredibel mengenai kasus perkawinan 

siri di Lumajang. Di samping itu, penelitian ini juga mengkaji sejumlah peraturan perundang-

undangan, antara lain Undang-Undang Nomor 16 Tahun 2019 tentang Perubahan atas 

Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan, dan Undang-Undang Nomor 

35 Tahun 2014 tentang Perlindungan Anak. 

Metode analisis yang digunakan adalah deskriptif kualitatif, yaitu dengan 

menggambarkan, mengklasifikasikan, dan menginterpretasikan data berdasarkan teori 

hukum dan norma-norma yang relevan.17 Analisis dilakukan secara sistematis melalui 

perspektif hukum perlindungan anak, yang digunakan untuk menilai sejauh mana hak-hak 

anak terjamin dalam praktik perkawinan siri di bawah umur. 

Dengan menggunakan pendekatan ini, penelitian diharapkan mampu memberikan 

kontribusi konseptual dan praktis terhadap upaya penguatan sistem hukum perlindungan 

anak serta pencegahan praktik perkawinan siri tanpa wali, khususnya pada anak di bawah 

umur di Indonesia. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Praktik Perkawinan Siri Tanpa Wali pada Anak di Bawah Umur di Lumajang 

Fenomena perkawinan siri tanpa wali pada anak di bawah umur di Kabupaten 

Lumajang merupakan bentuk praktik perkawinan yang masih sering terjadi di tengah 

masyarakat yang berpegang kuat pada tradisi keagamaan tetapi memiliki tingkat pemahaman 

hukum yang terbatas. Fenomena ini menunjukkan adanya ketegangan antara norma hukum 

agama, hukum negara, dan praktik sosial yang berkembang di masyarakat.18 Sebagian 

masyarakat beranggapan bahwa selama akad nikah dilakukan dengan ijab qabul dan 

disaksikan oleh dua orang saksi, maka perkawinan dianggap sah secara agama tanpa 

 
17 Sidi Ahyar Wiraguna, “Metode Normatif Dan Empiris Dalam Penelitian Hukum: Studi Eksploratif Di 
Indonesia,” Public Sphere: Jurnal Sosial Politik, Pemerintahan Dan Hukum 3, no. 3 (2024), 
https://doi.org/10.59818/jps.v3i3.1390. 
18 Pranoto, Andaryuni, and Salam, “Problematika Pernikahan Siri Bawah Umur Di Kabupaten Kutai Barat.” 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
446  

 

memperhatikan keberadaan wali maupun batas usia perkawinan sebagaimana ditetapkan 

dalam hukum Islam dan hukum positif Indonesia. 19 

Perkawinan siri tanpa wali pada anak di bawah umur dapat dikategorikan sebagai 

perbuatan yang tidak memenuhi syarat sah perkawinan baik secara syar‘i maupun secara 

hukum negara. Dalam perspektif hukum Islam, keberadaan wali merupakan salah satu rukun 

nikah yang wajib dipenuhi. Hal ini berdasarkan hadis Rasulullah SAW yang diriwayatkan oleh 

Abu Dawud dan Tirmidzi: “Tidak sah perkawinan tanpa wali” (HR. Abu Dawud, no. 2085; 

HR. Tirmidzi, no. 1101). Hadis ini menjadi dasar bagi jumhur ulama yang berpendapat bahwa 

akad nikah tidak sah tanpa adanya wali yang sah menurut syariat. Dengan demikian, praktik 

perkawinan siri tanpa wali tidak memenuhi ketentuan hukum Islam karena mengabaikan 

salah satu rukun nikah yang bersifat mutlak.20  

Selain itu, dari sisi hukum positif Indonesia, ketentuan mengenai sahnya perkawinan 

diatur dalam Pasal 2 ayat (1) dan (2) Undang-Undang Nomor 16 Tahun 2019 tentang 

Perubahan atas Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan21 Pasal tersebut 

menyatakan bahwa perkawinan dianggap sah apabila dilakukan menurut hukum masing-

masing agama dan kepercayaannya, serta dicatat menurut peraturan perundang-undangan 

yang berlaku. Dengan demikian, perkawinan siri, terlebih tanpa wali, tidak memenuhi kedua 

aspek tersebut karena tidak sah secara agama dan tidak tercatat oleh negara. 

Dari perspektif usia perkawinan, Pasal 7 ayat (1) Undang-Undang Nomor 16 Tahun 

2019 menetapkan bahwa usia minimal untuk menikah adalah 19 tahun bagi laki-laki maupun 

perempuan.22 Ketentuan ini sejalan dengan Undang-Undang Nomor 35 Tahun 2014 tentang 

Perlindungan Anak yang menegaskan bahwa setiap anak berhak atas perlindungan dari 

praktik-praktik yang membahayakan tumbuh kembangnya.23  Oleh karena itu, perkawinan 

siri pada anak di bawah umur merupakan bentuk pelanggaran terhadap prinsip perlindungan 

anak dan tidak dapat dibenarkan secara hukum.  

Jika ditinjau dari Kompilasi Hukum Islam (KHI), Pasal 14 menyebutkan bahwa wali 

nikah terdiri atas wali nasab dan wali hakim, sedangkan Pasal 19 menegaskan bahwa apabila 

 
19 Ardiansyah Ardiansyah, Anisah Syakirah, and Muhammad Abdillah Hasby, “Analisis Kedudukan Saksi 

Sebagai Syarat Sah Dalam Pernikahan,” Akhlak : Jurnal Pendidikan Agama Islam Dan Filsafat 2, no. 2 (2025): 65–
78, https://doi.org/10.61132/akhlak.v2i2.635. 
20 M.Ag Dr. Jumni Nelli, Perkawinan Di Bawah Umur & Siri Dalam Hukum Perdata Islam Di Indonesia 
(Yogyakarta, Depok Sleman: Kalimedia, 2022). 
21 Sekretariat Negara Republik Indonesia, UU No 16 Tahun 2019 Tentang Perkawinan. 
22 “Undang-Undang (UU) Nomor 1 Tahun 1974 Tentang Perkawinan,” no. 215 (n.d.): 112, 
https://doi.org/10.1093/nq/s2-ix.215.112a. 
23 Presiden Republik Indonesia, UU No. 35 Tahun 2014. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
447  

 

tidak terdapat wali nasab, atau wali nasab menolak tanpa alasan syar‘i, maka wali hakim dapat 

bertindak sebagai wali nikah.24 Dengan demikian, hukum Islam maupun hukum positif sama-

sama memberikan mekanisme hukum untuk mengatasi ketiadaan wali melalui lembaga wali 

hakim (Departemen Agama RI, 1991). Praktik perkawinan siri tanpa wali yang tidak 

mengikuti mekanisme ini tidak dapat dibenarkan karena tidak memiliki dasar hukum yang 

sah. 

Dalam konteks sosial-keagamaan di Lumajang, praktik ini dapat dijelaskan sebagai 

bentuk penyimpangan terhadap norma hukum akibat kuatnya pengaruh budaya lokal dan 

penafsiran agama yang keliru. Sebagian masyarakat masih beranggapan bahwa yang 

terpenting adalah perkawinan dilakukan secara agama tanpa memedulikan legalitas 

formalnya. Padahal, perkawinan yang tidak tercatat dan dilakukan tanpa wali berpotensi 

merugikan pihak perempuan dan anak. Anak hasil perkawinan siri tidak memiliki kepastian 

status hukum, baik dalam hak waris, nasab, maupun pencatatan administrasi kependudukan.25  

Dari perspektif maqāṣid al-syarī‘ah, praktik perkawinan siri tanpa wali pada anak di 

bawah umur bertentangan dengan tujuan hukum Islam yang ingin menjaga keturunan (ḥifẓ 

al-nasl), melindungi akal (ḥifẓ al-‘aql), dan menjaga kehormatan (ḥifẓ al-‘ird). Alih-alih 

memberikan perlindungan, praktik ini justru membuka peluang terjadinya ketidakadilan 

terhadap anak perempuan.26 Oleh karena itu, peningkatan kesadaran hukum masyarakat 

melalui pendidikan hukum keluarga Islam dan penyuluhan KUA menjadi langkah penting 

untuk mencegah praktik tersebut.  

Secara normatif dapat disimpulkan bahwa praktik perkawinan siri tanpa wali pada 

anak di bawah umur di Lumajang tidak memiliki dasar pembenaran baik dalam hukum Islam 

maupun hukum positif Indonesia. Praktik ini bertentangan dengan prinsip keabsahan 

perkawinan, melanggar ketentuan usia minimal perkawinan, dan mengabaikan hak-hak anak 

serta perempuan.27 Upaya pencegahan harus diarahkan pada penguatan pemahaman hukum 

masyarakat tentang pentingnya peran wali dan kewajiban pencatatan perkawinan sebagai 

bentuk perlindungan hukum yang sejalan dengan nilai-nilai syariat dan peraturan perundang-

undangan yang berlaku. 

 
24 Indonesia, “Kompilasi Hukum Islam (KHI) : Hukum Perkawinan, Kewarisan, Dan Perwakafan.” 
25 Samsul Arifin and Aly Maschan Moesa, “Tinjauan Yuridis Terhadap Status Anak Dari Nikah Siri Dalam 
Perspektif Hukum Islam Dan Hukum Positif,” Jurnal Hukum Lex Generalis 6, no. 6 (2025). 
26 S.H. Dr. Yogie Fahrisal, S.H., M.M., M.H., C.L.A., Haney Fuza Primadiane, Perkawinan Dibawah Umur: 
Perlindungan Anak Dan Telaah Yuridis Dalam Praktek Peradilan (Detak Pustaka, 2025). 
27 Dr. Yogie Fahrisal, S.H., M.M., M.H., C.L.A., Haney Fuza Primadiane. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
448  

 

Perlindungan Hukum terhadap Praktik Perkawinan Siri Tanpa Wali pada Anak di 

Bawah Umur  

Hasil penelitian mengenai perlindungan hukum terhadap praktik perkawinan siri 

tanpa wali pada anak di bawah umur di Kabupaten Lumajang menunjukkan bahwa fenomena 

tersebut tidak hanya merupakan pelanggaran aturan hukum positif, tetapi juga cerminan dari 

lemahnya mekanisme perlindungan anak di tingkat sosial, kultural, dan kelembagaan. Kasus 

seorang santri berusia 16 tahun yang dinikahkan secara siri oleh pengasuh pesantren tanpa 

wali nasab memperlihatkan bagaimana relasi kuasa, otoritas keagamaan, dan kultur kepatuhan 

yang kuat dalam lingkungan pesantren dapat menyebabkan anak kehilangan perlindungan 

hukum yang seharusnya melekat pada dirinya. Hal ini menegaskan bahwa pengaturan hukum 

yang telah disusun secara lengkap belum sepenuhnya mampu melindungi anak ketika 

berhadapan dengan praktik sosial yang tidak patuh terhadap ketentuan negara. 

Dalam kerangka hukum nasional, Undang-Undang Nomor 35 Tahun 2014 tentang 

Perlindungan Anak memberikan jaminan bahwa setiap anak berhak memperoleh 

perlindungan dari tindakan yang membahayakan keselamatannya, baik secara fisik, psikis, 

maupun sosial. Pasal 13 ayat (1) menegaskan bahwa anak harus dilindungi dari segala bentuk 

kekerasan, eksploitasi, dan perlakuan tidak manusiawi.28 Ketika seorang anak dinikahkan 

secara siri tanpa persetujuan yang bebas dan tanpa wali, maka hal tersebut termasuk kategori 

kekerasan psikis dan tindakan yang membahayakan kepentingan terbaik anak. Secara khusus, 

perkawinan di bawah umur berpotensi menyebabkan tekanan mental, kehilangan akses 

pendidikan, serta risiko kesehatan reproduksi yang belum mampu ditanggung anak.29 

Pasal 26 ayat (1) UU Perlindungan Anak juga menegaskan kewajiban orang tua untuk 

mencegah terjadinya perkawinan pada usia anak. Namun dalam kasus Lumajang, otoritas 

pesantren mengambil alih keputusan tersebut, menggeser fungsi orang tua sebagai pelindung 

utama anak. Ketika seorang pengasuh pesantren justru melakukan tindakan yang 

menyimpang dari hukum, maka terjadi pelanggaran terhadap prinsip perlindungan anak yang 

sangat fundamental. Dalam konteks ini, negara memiliki kewajiban untuk melakukan 

intervensi melalui mekanisme penegakan hukum dan pengawasan kelembagaan, sebagaimana 

diamanatkan Pasal 59 ayat (1) UU Perlindungan Anak mengenai perlindungan khusus bagi 

anak yang menjadi korban kekerasan atau eksploitasi.30 

 
28 Presiden Republik Indonesia, UU No. 35 Tahun 2014. 
29 No April et al., “Sadar Hukum Tentang Undang-Undang Perkawinan : Edukasi Hukum Tentang 
Perkawinan Anak Di Bawah Umur Bagi Masyarakat Desa” 9, no. 2 (2025): 190–202. 
30 Presiden Republik Indonesia, UU No. 35 Tahun 2014. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
449  

 

Dari perspektif hukum perkawinan, UU Nomor 16 Tahun 2019 menegaskan bahwa 

batas usia minimal perkawinan adalah 19 tahun baik bagi laki-laki maupun perempuan. 

Ketentuan ini dibuat untuk memastikan kesiapan fisik, mental, psikologis, serta sosial anak. 

Perkawinan di bawah umur tanpa dispensasi pengadilan merupakan pelanggaran langsung 

terhadap ketentuan hukum negara. Selain itu, Pasal 2 ayat (2) UU Perkawinan menegaskan 

bahwa pencatatan perkawinan merupakan kewajiban untuk memberikan legalitas dan 

perlindungan keperdataan bagi perempuan dan anak. Dengan tidak dicatatkannya 

perkawinan, maka anak kehilangan status hukum yang jelas, termasuk perlindungan terhadap 

hak identitas, hak waris, dan hak perlindungan sosial lainnya.31 

Dari sudut pandang hukum Islam, Kompilasi Hukum Islam mengatur secara tegas 

melalui Pasal 20–23 bahwa wali merupakan rukun sah perkawinan. Ketidakhadiran wali 

nasab atau wali hakim dalam akad nikah menyebabkan perkawinan tersebut fasid bahkan batil, 

sehingga tidak memiliki nilai keabsahan agama maupun negara. Dalam kasus Lumajang, 

pengasuh pesantren bertindak seolah-olah sebagai pihak yang berwenang melakukan akad, 

padahal KHI menyatakan bahwa wali hakim hanya dapat ditunjuk melalui mekanisme resmi 

Pengadilan Agama.32 Dengan demikian, perkawinan siri tersebut tidak hanya melanggar 

hukum negara tetapi juga prinsip dasar hukum Islam sendiri, sehingga secara keseluruhan 

menghilangkan legitimasi keagamaan maupun hukum dari perkawinan tersebut. 

Temuan penelitian menunjukkan adanya penyalahgunaan kekuasaan (abuse of power) 

dalam konteks relasi santri kiai. Anak berada dalam posisi yang tidak setara, sehingga sulit 

memberikan penolakan atau persetujuan yang benar-benar bebas. Dalam perspektif 

perlindungan anak, kondisi ini merupakan bentuk kekerasan psikis dan eksploitasi seksual 

terselubung. Pasal 76C dan Pasal 76D UU Perlindungan Anak melarang tindakan yang 

menempatkan anak dalam situasi yang mengeksploitasi atau membahayakan tubuh dan 

jiwanya.33 Menikahkan anak secara siri dengan seseorang yang memiliki otoritas keagamaan 

merupakan pelanggaran yang sangat serius terhadap ketentuan ini. 

Melalui teori perlindungan hukum Philipus M. Hadjon, fenomena ini menunjukkan 

bahwa perlindungan preventif tidak berjalan efektif.34 Negara seharusnya mampu 

memastikan bahwa setiap anak terlindungi melalui mekanisme pencegahan sebelum bahaya 

 
31 Sekretariat Negara Republik Indonesia, UU No 16 Tahun 2019 Tentang Perkawinan. 
32 Indonesia, “Kompilasi Hukum Islam (KHI) : Hukum Perkawinan, Kewarisan, Dan Perwakafan.” 
33 Presiden Republik Indonesia, UU No. 35 Tahun 2014. 
34 Eghen Azzahro, Akhmad Syafi, and Muhammad Fahimulhuda, “Kegagalan Perlindungan Anak Dalam 

Kasus KDRT Di Kediri : Tinjauan Dari Perspektif Hukum Philipus M . Hadjon” 7, no. September (2025): 1–
8. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
450  

 

terjadi. Namun lemahnya pengawasan terhadap praktik keagamaan, tidak adanya regulasi 

yang mengatur secara ketat fungsi sosial pesantren, serta minimnya akses masyarakat 

terhadap instrumen pengaduan menyebabkan praktik perkawinan anak dapat terjadi secara 

tertutup tanpa intervensi negara. Perlindungan represif baru muncul ketika kasus telah 

terpublikasi, yang menunjukkan bahwa sistem perlindungan hukum lebih bersifat reaktif 

daripada proaktif. 

Dalam perspektif teori hukum progresif Satjipto Rahardjo, hukum seharusnya hadir 

secara humanis untuk membela individu yang lemah, terutama anak yang berada dalam posisi 

tanpa daya.35  Namun, dalam praktiknya hukum negara sering kali kalah oleh dominasi 

budaya, hierarki keagamaan, dan rasa hormat sosial terhadap tokoh agama. Dengan demikian, 

hukum tidak menjalankan fungsinya sebagai instrumen pembebasan dan pelindung, 

melainkan terjebak dalam formalitas yang tidak menyentuh akar masalah sosial. 

Konsep the best interest of the child, yang menjadi standar internasional dalam 

perlindungan anak, juga memperlihatkan bahwa perkawinan anak bertentangan dengan 

prinsip fundamental bahwa setiap keputusan harus mengutamakan kelangsungan hidup, 

tumbuh kembang, dan kesejahteraan anak.36 Data WHO dan UNICEF menunjukkan bahwa 

anak perempuan yang menikah dini berisiko tinggi mengalami komplikasi kehamilan, putus 

sekolah, dan kekerasan dalam rumah tangga. Dalam konteks Lumajang, anak yang dinikahkan 

pada usia 16 tahun secara siri berpotensi mengalami tiga bentuk kerentanan sekaligus: 

kerentanan hukum, kerentanan fisik, dan kerentanan sosial. 

Secara keseluruhan, analisis memperlihatkan bahwa perlindungan hukum terhadap 

anak dalam kasus perkawinan siri tanpa wali di Kabupaten Lumajang belum berjalan optimal. 

Hukum telah mengatur dengan jelas, namun implementasinya terhambat oleh struktur sosial, 

budaya, dan otoritas lokal yang kuat. Negara perlu memperkuat mekanisme penegakan 

hukum, edukasi masyarakat, serta pengawasan kelembagaan berbasis komunitas untuk 

memastikan tidak ada lagi praktik perkawinan anak yang terjadi di ruang-ruang sosial yang 

sulit dijangkau oleh aparat. 

Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa perlindungan hukum terhadap 

anak tidak hanya harus dibangun melalui perangkat regulasi, tetapi juga melalui transformasi 

 
35 Edy Sony, Pengantar Hukum Progresif (CV. Gita Lentera, 2024). 
36 Fauzi Anshari Sibarani Faisal Riza, Prinsip The Best Interest of The Child Dalam Proses Peradilan Anak (umsu 
press, 2021). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
451  

 

sosial yang memadukan hukum negara, norma agama, dan nilai kemanusiaan demi menjamin 

masa depan dan kesejahteraan anak secara menyeluruh.  

 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menunjukkan bahwa praktik perkawinan siri tanpa wali pada anak di 

bawah umur di Kabupaten Lumajang merupakan bentuk pelanggaran multidimensional yang 

mencakup aspek hukum negara, hukum Islam, serta prinsip-prinsip perlindungan anak. Dari 

sisi hukum positif, pernikahan tersebut jelas melanggar ketentuan Undang-Undang Nomor 

16 Tahun 2019 mengenai batas usia minimal 19 tahun dan kewajiban pencatatan perkawinan. 

Ketidakpatuhan terhadap ketentuan tersebut menimbulkan kekosongan perlindungan 

hukum bagi anak, terutama terkait hak identitas, hak perdata, dan jaminan perlindungan 

sosial. 

Dalam perspektif hukum Islam, pernikahan tanpa wali nasab atau wali hakim 

merupakan pelanggaran terhadap rukun perkawinan yang bersifat esensial, sebagaimana 

ditegaskan dalam hadis Nabi dan Kompilasi Hukum Islam. Dengan demikian, perkawinan 

tersebut tidak sah secara syar‘i dan menunjukkan adanya penyimpangan otoritas keagamaan 

yang merugikan pihak anak. Dari perspektif perlindungan anak, praktik ini bertentangan 

dengan Undang-Undang Nomor 35 Tahun 2014 yang menjamin hak anak untuk 

memperoleh perlindungan dari kekerasan, eksploitasi, dan tindakan yang menghambat 

tumbuh kembangnya. Relasi kuasa antara santri dan pengasuh pesantren memperburuk 

kerentanan anak sehingga persetujuan yang diberikan tidak dapat dianggap sebagai kehendak 

bebas. 

Penelitian ini menegaskan bahwa mekanisme perlindungan preventif dan represif 

negara belum berjalan efektif, terutama dalam pengawasan terhadap lingkungan pendidikan 

berbasis komunitas seperti pesantren. Oleh karena itu, diperlukan penguatan koordinasi 

kelembagaan, peningkatan literasi hukum masyarakat, serta penegakan hukum yang konsisten 

guna memastikan terpenuhinya hak-hak anak secara menyeluruh.  

  



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
452  

 

DAFTAR PUSTAKA 

Ahmad Supiannor, and Anwar Hafidzi. “Pernikahan Dalam Perspektif Hukum Positif Dan 
Fikih Syafi’i: Analisis Komparatif Empat Aspek Dasar.” Indonesian Journal of Islamic 
Jurisprudence, Economic and Legal Theory 3, no. 2 (2025): 1695–1716. 
https://doi.org/10.62976/ijijel.v3i2.1159. 

April, No, Emmi Rahmiwita Nasution, Rika Rahayu, Meirad Arianza Bima, Rita Anggriani, 

and Eva Erita Sinaga. “Sadar Hukum Tentang Undang-Undang Perkawinan : Edukasi 
Hukum Tentang Perkawinan Anak Di Bawah Umur Bagi Masyarakat Desa” 9, no. 2 
(2025): 190–202. 

Ardiansyah Ardiansyah, Anisah Syakirah, and Muhammad Abdillah Hasby. “Analisis 

Kedudukan Saksi Sebagai Syarat Sah Dalam Pernikahan.” Akhlak : Jurnal Pendidikan 
Agama Islam Dan Filsafat 2, no. 2 (2025): 65–78. 
https://doi.org/10.61132/akhlak.v2i2.635. 

Arifin, Samsul, and Aly Maschan Moesa. “Tinjauan Yuridis Terhadap Status Anak Dari 
Nikah Siri Dalam Perspektif Hukum Islam Dan Hukum Positif.” Jurnal Hukum Lex 
Generalis 6, no. 6 (2025). 

Azzahro, Eghen, Akhmad Syafi, and Muhammad Fahimulhuda. “Kegagalan Perlindungan 

Anak Dalam Kasus KDRT Di Kediri : Tinjauan Dari Perspektif Hukum Philipus M . 
Hadjon” 7, no. September (2025): 1–8. 

Badan Pusat Statistik. “Proporsi Perempuan Umur 20-24 Tahun Yang Berstatus Kawin 
Atau Berstatus Hidup Bersama Sebelum Umur 18 Tahun Menurut Provinsi (Persen), 
2024,” 2024. 

Dr. Jumni Nelli, M.Ag. Perkawinan Di Bawah Umur & Siri Dalam Hukum Perdata Islam Di 
Indonesia. Yogyakarta, Depok Sleman: Kalimedia, 2022. 

Dr. Yogie Fahrisal, S.H., M.M., M.H., C.L.A., Haney Fuza Primadiane, S.H. Perkawinan 
Dibawah Umur: Perlindungan Anak Dan Telaah Yuridis Dalam Praktek Peradilan. Detak 
Pustaka, 2025. 

Faisal Riza, Fauzi Anshari Sibarani. Prinsip The Best Interest of The Child Dalam Proses Peradilan 
Anak. umsu press, 2021. 

Fatih, Sholahuddin Al. Perkembangan Metode Penelitian Hukum Di Indonesia. Universitas 
Muhammadiyah Malang, 2023. 

Indonesia, Soeharto Presiden Republik. “Kompilasi Hukum Islam (KHI) : Hukum 
Perkawinan, Kewarisan, Dan Perwakafan.” Sekretaris Kabinet RI, 1991, 1–58. 

Khairuddin. “Pernikahan Dalam Islam Dan Relevansinya Dengan Regulasi Hukum 
Keluarga Kontemporer.” Insight: Indonesian Journal of Social, Humanity, and Education 1, 
no. 2 (2025): 72–82. https://doi.org/10.70742/insight.v1i2.363. 

Majianto, Majianto, Faisal Faisal, and Ade Yamin. “Praktik Nikah Siri Di Kabupaten 

Merauke : Sebuah Analisis Faktor Dan Dampaknya Bagi Masyarakat.” El-Qisth Jurnal 
Hukum Keluarga Islam 8, no. 01 (2025): 1–11. https://doi.org/10.47759/jh9d1t46. 

Makalalag, Ikram. “Peran Kantor Urusan Agama Dalam Menanggulangi Praktik Nikah Siri 
Di Kecamatan Wenang,” 2024, 6–7. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
453  

 

Musriadi, Muhammad Fadel. “MARGINALISASI PEREMPUAN AKIBAT 

PERNIKAHAN SIRI :” 6, no. July (2025): 272–90. 

Pranoto, Agus, Lilik Andaryuni, and Mukhtar Salam. “Problematika Pernikahan Siri Bawah 
Umur Di Kabupaten Kutai Barat.” Indonesian Journal of Islamic Jurisprudence, Economic and 
Legal Theory 3, no. 2 (2025): 1099–1115. 

Presiden Republik Indonesia. UU No. 35 Tahun 2014, UU Perlindungan Anak § (2014). 

Putri, Elfirda Ade. “Keabsahan Perkawinan Berdasarkan Perspektif Hukum Positif Di 
Indonesia.” Krtha Bhayangkara 15, no. 1 (2021): 151–65. 
https://doi.org/10.31599/krtha.v15i1.541. 

Sekretariat Negara Republik Indonesia. UU No 16 Tahun 2019 Tentang Perkawinan, 
Undang-Undang Republik Indonesia § (2019). 

Sipahutar, Anjani. “Tinjauan Yuridis Terhadap Perlindungan Anak Dari Hasil Perkawinan 
Siri Yang Ditelantarkan Menurut Hukum Islam Dan Undang-Undang Perlindungan 
Anak.” Doktrina: Journal of Law 2, no. 1 (2019): 66. 
https://doi.org/10.31289/doktrina.v2i1.2383. 

Sony, Edy. Pengantar Hukum Progresif. CV. Gita Lentera, 2024. 

Tinuk Dwi Cahyani. “Hukum Perkawinan,” 198. UMMPress, 2020. 

“Undang-Undang (UU) Nomor 1 Tahun 1974 Tentang Perkawinan,” no. 215 (n.d.): 112. 
https://doi.org/10.1093/nq/s2-ix.215.112a. 

Wahono, Dody, and Suryo Alam. “Perlindungan Hak Anak Dalam Perkawinan Siri 
Perspektif Hukum Keluarga Islam Dan Undang-Undang Perlindungan Anak Sekolah 
Tinggi Ilmu Syariah Abu Zairi Bondowoso , Indonesia Waris Mereka . Dalam Hukum 
Islam , Anak Yang Sah Berhak Atas Warisan Dari Ayahnya ,” 7 (2025): 106–20. 

Wiraguna, Sidi Ahyar. “Metode Normatif Dan Empiris Dalam Penelitian Hukum: Studi 
Eksploratif Di Indonesia.” Public Sphere: Jurnal Sosial Politik, Pemerintahan Dan Hukum 3, 
no. 3 (2024). https://doi.org/10.59818/jps.v3i3.1390. 

 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

▪ Hak Kekayaan Intelektual (HKI) sebagai Objek 
Jaminan Pembiayaan dalam Perspektif Hukum 
Ekonomi Syariah 

▪ Konsep Kafa’ah dalam Prespektif Imam Malik dan 
Imam Syafi’i: Analisis Metodologi Ushul Fikih 

▪ Peran Istri sebagai Pencari Nafkah dan Dampaknya 
terhadap Keutuhan Rumah Tangga Perspektif Islam 

▪ Implikasi Normatif dan Sosial Perjanjian Pra-Nikah 
Perspektif Hukum Keluarga Islam di Indonesia 

▪ Konsep Nabawi dalam Membangun Keharmonisan 
Rumah Tangga 

▪ The Boycott of Israeli Products From The 
Perspective Of Sadz Al-Dzarai’: A Normative 
Analysis Within Islamic Law 

▪ Implementation of The Wakalah Bil Ujroh Contract 
in Financing Products at Islamic Financial 
Institutions 

▪ Analysis of Legal Policy Implementation Against 
Perpetrators of Child Bullying 

▪ Deconstructing Mu’asyarah Bi Al-Ma’ruf: Toward A 
Gender-Just Framework of Islamic Family Law 

▪ Kafa’ah dalam Perkawinan Perspektif Maqasid Al-
Syari’ah (Studi Kasus pada Pesantren Darul Ma’sum dan 
Yayasan Darussalam Kabupaten Probolinggo) 

▪ Eksistensi dan Perkembangan Kelembagaan Hukum 
Islam di Indonesia 

▪ Perlindungan Hukum terhadap Fenomena 
Perkawinan Siri Dibawah Umur tanpa Wali di 
Kabupaten Lumajang 

▪ From Formal Validity to Ethical Accountability: 
Good Faith in Sharia Electronic Contracts Under 
Indonesian Law 

▪ The Genealogy of Taqnin Al-Ahkam And Its Initial 
Implementation In The Ottoman Empire 

▪ Legal Protection for Parties When MPD Fails to 
Collect Notarial Protocols 

▪ Raising the Marriage Age, Raising Dispensations? 
Evidence From the Malang Religious Court After 
Constitutional Court Decision no. 22/PUU-
XV/2017 

▪ Review of Islamic Law and Law no. 1 of 1974 and 
Constitutional Court Decision no. 46/PUU-
VIII/2010 Concerning Siri Marriage Law: The 
Position of Wives, Children And Property 

▪ Juridical Review of Marriage Contracts For 
Pregnant Women In Islamic Law And National Law 

▪ Sharia Economic Law on The Growth of Micro, 
Small, And Medium Enterprises (UMKM) In The 
Digital Era 

 

 

  

E d i s i :  V o l u m e  9  N o m o r   2 
J u l i   -   D e s e m b e r  2 0 2 5 



 

H a k a m 

Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 
e-ISSN : 25808052  |  p-ISSN : 2829-5803 
 
DOI: https://doi.org/10.33650/jhi 
 
 
 

Volume 9 Nomor 2, Juli – Desember 2025 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Editorial Office: 
 
Program Studi Hukum Keluarga (Ahwal Syakhshiyah) 
Fakultas Agama Islam Universitas Nurul Jadid,  
Paiton, Probolinggo, Jawa Timur, Indonesia 67291.  
Telepon: 0888 30 78899, Hp: 082232108969 
Email: hukumkeluarga.fai@unuja.ac.id 
Website: https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam/index   

https://doi.org/10.33650/jhi
https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam/index


H a k a m 
Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 
 
Editor In Chief 
Muhammad Zainuddin Sunarto, Sinta ID 6116528, Universitas Nurul Jadid, 
Probolinggo, Indonesia 

 
Editorial Board 
Daniel Fernandez Kranz, Scopus ID 12797471200, Instituto de Empresa 
University, Segovia, Spain, Spain 
Mohammad Fadel, Scopus ID 39261404000, University of Toronto, Canada, 
Canada 
Joana Salifu Yendork, Scopus ID 56328263000, University of Ghana, Ghana, 
Ghana 
Siti Muna Hayati, Scopus ID, UIN Sunan Kalijogo Yogyakarta 
Slawa Rokicki, Scopus ID 56404564000, University College Dublin, Ireland, 
Ireland 
Khoirul Hidayah, Scopus ID 57203353119, Universitas Islam Negeri Maulana 
Malik, Malang, Indonesia 
Akhmad Farid Mawardi Sufyan, Scopus ID 57266242300, Institut Agama 
Islam Negeri Madura, Pamekasan, Indonesia 
Zakiyatul Ulya, Scopus ID 57218455431, Universitas Islam Negeri Sunan 
Ampel Surabaya, Indonesia 
 

Reviewers 
Ewa Batyra, Scopus ID 57192590667, The Max Planck Institute for 
Demographic Research, Germany, Germany 
Elizabeth Agey, Scopus ID 57204005122, University of California Santa 
Barbara, United States of America, United States 
Olympia L.K. Campbell, Scopus ID 57221476734, Institute For Advanced 
Study in Toulouse, France, France 
Xiangming Fang, Scopus ID 36339202800, China Agricultural University, 
Beijing, China, China 
Rihab Grassa, Scopus ID 55505935200, Manouba University, Tunisia, Tunisia 
Junghua Hung, Scopus ID 8574630700, National Central University, Taoyuan, 
Taiwan, Taiwan, Province of China 
Rüdiger Lohlker, Scopus ID 6506783480, Northwest University, Xi'an, China, 
China 
Marco Alfano, Scopus ID 57527411400, University College London, United 
kingdom, United Kingdom 



Dhofir Catur Bashori, Scopus ID, Universitas Muhammadiyah Jember, 
Indonesia 
Muslihun -, Scopus ID, Institut KH Abdul Chalim Pacet Mojokerto, Indonesia 
Siti Khoirotul Ula, Scopus ID, Universitas Islam Negeri Sayyid Ali 
Rahmatullah Tulungagung, Indonesia 
Nur Lailatul Musyafa’ah, Scopus ID 57353220700, Universitas Islam Negeri 
Sunan Ampel Surabaya, Indonesia 
 
 

English Language Advisor 
Achmad Naufal Irsyadi, Sinta ID 6704870, Universitas Nurul Jadid, 
Probolinggo, Indonesia 
 

Layouter 
Faizul Mubarok, Universitas Nurul Jadid, Probolinggo, Indonesia 
  



H a k a m 
Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 

Table of Content 
 

1 HAK KEKAYAAN INTELEKTUAL (HKI) SEBAGAI OBJEK 
JAMINAN PEMBIAYAAN DALAM PERSPEKTIF HUKUM 
EKONOMI SYARIAH 
Diding Jalaludin, Piqi Rizki Padhilah, Umar Rojikin, Muhamad Kholi, 
Tatang Astarudin 
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

181 – 194 

2 PERAN ISTRI SEBAGAI PENCARI NAFKAH DAN DAMPAKNYA 
TERHADAP KEUTUHAN RUMAH TANGGA PERSPEKTIF 
ISLAM 
Muhammad Shidqi Pribadi, Teguh dwi cahyadi 
Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i Jember 

195 – 211 

3 KONSEP NABAWI DALAM MEMBANGUN KEHARMONISAN 
RUMAH TANGGA 
Muhammad Fathur Rachman Imanda, Winning Son Ashari  
Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i Jember 

212 – 227 

4 IMPLEMENTATION OF THE WAKALAH BIL UJROH 
CONTRACT IN FINANCING PRODUCTS AT ISLAMIC 
FINANCIAL INSTITUTIONS 
Muhammad Fikri Auliaurrahman  
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

228 – 242 

5 DECONSTRUCTING MU’ASYARAH BI AL-MA’RUF: TOWARD A 
GENDER-JUST FRAMEWORK OF ISLAMIC FAMILY LAW 
Lina Nur Anisa 
Institut Agama Islam Ngawi 

243 – 266 

6 EKSISTENSI DAN PERKEMBANGAN KELEMBAGAAN HUKUM 
ISLAM DI INDONESIA 
Hasbi Umar, Husin Bafadhal, Reza Rahmatullah 
Universitas Islam Negeri Sulthan Thaha Saifuddin Jambi 

267 – 278 

7 FROM FORMAL VALIDITY TO ETHICAL ACCOUNTABILITY: 
GOOD FAITH IN SHARIA ELECTRONIC CONTRACTS UNDER 
INDONESIAN LAW 
Sigit Nurhadi Nugraha, Abdul Rachmad Budiono, Budi Santoso, Rachmi 
Sulistyarini  
Fakultas Hukum Universitas Brawijaya, Malang, Indonesia 

279 – 303 

8 LEGAL PROTECTION FOR PARTIES WHEN MPD FAILS TO 
COLLECT NOTARIAL PROTOCOLS 
Adinda Mellinia Aurel, Herlindah, Imam Rahmat Sjafi’i 
Universitas Brawijaya Malang, Indonesia 

304 – 326 

9 REVIEW OF ISLAMIC LAW AND LAW NO. 1 OF 1974 AND 
CONSTITUTIONAL COURT DECISION NO. 46/PUU-VIII/2010 
CONCERNING SIRI MARRIAGE LAW: THE POSITION OF 
WIVES, CHILDREN AND PROPERTY 
Syaiful Bakri, Muhammad Abrori  
Sekolah Tinggi Ilmu Syari’ah Darul Falah Bondowoso 

327 – 341 



10 SHARIA ECONOMIC LAW ON THE GROWTH OF MICRO, 
SMALL, AND MEDIUM ENTERPRISES (UMKM) IN THE 
DIGITAL ERA 
Meisa Nur Safitri, Nabila Nurkhafiah, Siti Nurzihan, Afifaturrohmaniyah 
Universitas Islam Negri Sultan Maulana Hasanudin Banten, Indonesia 

342 – 355 

11 KONSEP KAFA’AH DALAM PRESPEKTIF IMAM MALIK DAN 
IMAM SYAFI’I: ANALISIS METODOLOGI USHUL FIKIH  
Nailil Maziyati, Luthfiyah 
Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang, Indonesia 

356 – 375 

12 IMPLIKASI NORMATIF DAN SOSIAL PERJANJIAN PRA-NIKAH 
PERSPEKTIF HUKUM KELUARGA ISLAM DI INDONESIA  
Suwito, Didit Darmawan, Saidah Fiddaroini Harun, Risma A’limathus 
Zuriah 
Universitas Sunan Giri Surabaya, Indonesia 

376 – 394 

13 THE BOYCOTT OF ISRAELI PRODUCTS FROM THE 
PERSPECTIVE OF SADZ AL-DZARAI’: A NORMATIVE 
ANALYSIS WITHIN ISLAMIC LAW 
Ai Samrotul Fauziah 
UIN Sunan Gunung Djati Bandung 

395 – 407 

14 ANALYSIS OF LEGAL POLICY IMPLEMENTATION AGAINST 
PERPETRATORS OF CHILD BULLYING  
Sulistina, Amilia Putri Kartika Sari, Efrilia Yusri, Arindy Sri Musdalifah 
Universitas Nurul Jadid Paiton Probolinggo, Indonesia 

408 – 424 

15 KAFA’AH DALAM PERKAWINAN PERSPEKTIF MAQASID AL-
SYARI’AH (Studi Kasus pada Pesantren Darul Ma’sum dan Yayasan 
Darussalam Kabupaten Probolinggo) 
Muhamad Agus Salim, Fauziyah Putri Meilinda  
Institut Ahmad Dahlan Probolinggo, Indonesia 

425 – 439 

16 PERLINDUNGAN HUKUM TERHADAP FENOMENA 
PERKAWINAN SIRI DIBAWAH UMUR TANPA WALI DI 
KABUPATEN LUMAJANG 
Uswatun Hasanah, Fauziyah Putri Meilinda  
Institut Ahmad Dahlan Probolinggo 

440 – 453 

17 THE GENEALOGY OF TAQNĪN AL-AHKĀM AND ITS INITIAL 
IMPLEMENTATION IN THE OTTOMAN EMPIRE 
Alby Labib Halbana Bunyamin, Abdul Mufti Albasyari   
UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia; Institut Nahdlatul Ulama 
Ciamis, Indonesia 

454 – 468 

18 RAISING THE MARRIAGE AGE, RAISING DISPENSATIONS? 
EVIDENCE FROM THE MALANG RELIGIOUS COURT AFTER 
CONSTITUTIONAL COURT DECISION NO. 22/PUU-XV/2017 
Risma Nur Arifah, Mohd Nurhusairi Bin Mat Hussin, Erik Sabti 
Rahmawati, Anggreani Kharimatuz Zahro 
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia; 
Universiti Malaya, Malaysia 

469 – 483 

19 JURIDICAL REVIEW OF MARRIAGE CONTRACTS FOR 
PREGNANT WOMEN IN ISLAMIC LAW AND NATIONAL LAW 
Yurizka Syahdani Nst, Uswatun Hasanah 
Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary 
Padangsidimpuan, Indonesia 

484 – 501 

 



Hakam : Journal of Islamic Law Studies and Islamic Economic Law  
This journal is an open-access article under a CC BY-NC-SA 4.0 International License. © 2025, the author(s) 

 
Volume 9 Number 2 (December 2025) | Pages 454 – 468 

Doi: https://doi.org/10.33650/jhi.v9i2.13572  
Submitted: 9 December 2025 | Revised: 13 December 2025 | Accepted: 23 December 2025 | Published: 31 December 2025 

 
 

THE GENEALOGY OF TAQNIN AL-AHKAM AND ITS INITIAL 
IMPLEMENTATION IN THE OTTOMAN EMPIRE 

 
 

Alby Labib Halbana Bunyamin1, Abdul Mufti Albasyari2  
1UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia, 2Institut Nahdlatul Ulama Ciamis, Indonesia 

Email : 1albylabibhalbana@uinsgd.ac.id, 2abdulmuftialbasyari@inuciamis.ac.id  

 
 

ABSTRACT 

Taqnīn al-Ahkām represents a distinctive mode of applying Islamic jurisprudence (fikih) within the framework 
of modern state governance. While the historical emergence of taqnīn has been widely described, its conceptual 
foundations and theoretical positioning within Islamic legal thought remain insufficiently articulated. This study 
examines the genealogical development of taqnīn al-Ahkām, tracing its conceptual roots and historical 
manifestations, and analyzes its role as a juridical strategy for integrating fikih into formal state legislation. 
Employing a qualitative historical–conceptual approach based on library research, this study analyzes primary 
classical texts and relevant secondary sources through contextual and conceptual analysis. The findings 

demonstrate that ideas resembling taqnīn can be identified as early as the writings of ʿAbd Allāh Ibn al-Muqaffaʿ, 
although they remained at the level of intellectual proposal. The first systematic and institutionalized 

implementation of taqnīn occurred during the Ottoman period through the Majalla al-Ahkām al-ʿAdliyyah, which 
marked a significant transformation of fikih from normative jurisprudence into a codified legal system. This 
article argues that taqnīn al-Ahkām should be understood not merely as codification, but as a form of siyāsah 

sharʿiyyah that mediates between juristic norms and state legal authority. By clarifying the conceptual status of 
taqnīn within Islamic legal theory, this study contributes to contemporary debates on the adaptability of Islamic 
law in modern legislative contexts. 

Keywords : Taqnīn al-Ahkām, Islamic legal codification, Siyāsah sharʿiyyah, Ottoman legal reform, Islamic legal theory 

ABSTRAK 

Taqnīn al-Ahkām merupakan suatu bentuk khas penerapan fikih dalam kerangka tata kelola negara modern. 
Meskipun kemunculan historis taqnīn telah banyak dideskripsikan, landasan konseptual dan posisi teoretisnya 
dalam khazanah pemikiran hukum Islam masih belum dirumuskan secara memadai. Penelitian ini mengkaji 
perkembangan genealogis taqnīn al-Ahkām dengan menelusuri akar konseptual dan manifestasi historisnya, serta 
menganalisis perannya sebagai strategi yuridis dalam mengintegrasikan fikih ke dalam legislasi negara. Penelitian 
ini menggunakan pendekatan kualitatif historis–konseptual berbasis studi kepustakaan dengan menganalisis 
teks-teks klasik primer dan sumber sekunder yang relevan melalui analisis kontekstual dan konseptual. Temuan 

penelitian menunjukkan bahwa gagasan yang menyerupai taqnīn telah muncul sejak pemikiran ʿAbd Allāh Ibn 

al-Muqaffaʿ, meskipun masih berada pada tataran wacana intelektual. Implementasi taqnīn yang bersifat 

sistematis dan terlembaga pertama kali terjadi pada masa Utsmani melalui Majalla al-Ahkām al-ʿAdliyyah, yang 
menandai transformasi penting fikih dari norma yurisprudensial menjadi sistem hukum yang terkodifikasi. 
Artikel ini menegaskan bahwa taqnīn al-Ahkām tidak dapat dipahami semata sebagai kodifikasi hukum, 

melainkan sebagai bentuk siyāsah sharʿiyyah yang memediasi norma-norma fikih dengan otoritas hukum negara. 
Dengan memperjelas kedudukan konseptual taqnīn dalam teori hukum Islam, penelitian ini memberikan 
kontribusi teoretis terhadap perdebatan kontemporer mengenai adaptabilitas hukum Islam dalam konteks 
legislasi modern.  

Kata Kunci: Taqnīn al-Ahkām, kodifikasi hukum Islam, siyāsah sharʿiyyah, reformasi hukum Utsmani, teori hukum 
Islam 
 

Published by Islamic Faculty of Nurul Jadid University, Probolinggo, Indonesia. 
online access at https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam  
e-ISSN 2580-8052 | p-ISSN 2829-5803 

https://doi.org/10.33650/jhi.v9i2.13572
https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam


Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
455  

 

INTRODUCTION  

Islamic law (fikih) constitutes one of the foundational pillars of Islamic civilization, 

regulating various aspects of human life, ranging from acts of worship and social transactions 

(muʿāmalāt) to broader issues of public order and governance. As a normative and 

interpretative legal system grounded in the Qur’an, Hadith, ijmāʿ, and qiyās, fikih emphasizes 

ethical distinctions between halāl and harām while maintaining interpretative flexibility to 

accommodate diverse social contexts. Nevertheless, the emergence of modern societies and 

nation-states has generated demands for legal systems that are more formalized, systematic, 

and consistently enforceable at administrative and legislative levels.1 

Within this context, taqnīn al-Ahkām emerged as a response to the structural tension 

between normative fikih and the regulatory requirements of modern state governance. Taqnīn 

is not merely a technical effort to organize legal norms, but also an intellectual strategy that 

seeks to bridge juristic authority and formal state legislation 2. As modern states confront 

increasingly complex legal challenges—such as legal certainty, administrative coherence, and 

institutional enforcement—the relevance of taqnīn lies in its capacity to adapt Islamic legal 

principles to contemporary regulatory frameworks without undermining their normative 

foundations 3. 

Historically, the most concrete implementation of taqnīn al-Ahkām occurred during 

the Ottoman Empire through the compilation of the Majalla al-Ahkām al-ʿAdliyyah. This 

codification represented one of the earliest systematic efforts to transform fikih into formal 

state law. However, the process was far from straightforward, as it involved complex 

methodological challenges, including the standardization of juristic opinions, the 

harmonization of legal norms with administrative practices, and the negotiation of societal 

acceptance of codified Islamic law 4. 

Scholarly attention to taqnīn al-Ahkām has developed along several lines. Early 

conceptual discussions can be traced to the writings of ʿAbd Allāh Ibn al-Muqaffaʿ in Rasāʾil 

al-Bulaghāʾ, where he proposed the systematic organization of legal rules, although these ideas 

were never institutionalized in his time. Other studies focus primarily on the Majalla al-Ahkām 

 
1 Afifuddin Muhajir, Fiqih Tata Negara; Upaya Mendialogkan Sistem Ketatanegaraan Islam (Yogyakarta: IECiSoD, 
2017). 
2 Jaenudin, “Pandangan Ulama Tentang Taqnin Ahkam,” ’Adliya; Jurnal Hukum Dan Kemanusiaan 11, no. 1 
(2017): 42–57. 
3 Syamsoni, “Taqnin Al-Ahkam (Legislasi Hukum Islam Ke Dalam Hukum Nasional),” Nur El-Islam 2, no. 2 
(2015). 
4 Ahmad Amin, Duha Al-Islam (Qahirah: Maktabah al-Nahdhah al-Mishriyah, 2009). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
456  

 

al-ʿAdliyyah as the first tangible realization of taqnīn, highlighting both its juridical innovation 

and the tensions it generated between interpretative flexibility and legislative certainty 5. 

Additional research underscores the relevance of taqnīn for contemporary efforts to 

modernize Islamic law, particularly in reconciling normative fikih with the demands of state 

legislation 6. 

Despite these contributions, existing studies tend to address the conceptual origins, 

historical implementation, and contemporary relevance of taqnīn in a fragmented manner. 

Few works integrate these dimensions into a single analytical framework, resulting in an 

incomplete understanding of taqnīn al-Ahkām as a continuous juridical project rather than a 

series of disconnected historical developments. This fragmentation constitutes the primary 

research gap addressed by the present study. 

In response, this article aims to examine taqnīn al-Ahkām through a historical–

conceptual approach that integrates genealogical analysis of ideas, political–legal context, and 

institutional realization. Specifically, the study seeks to: (1) trace the conceptual foundations 

of taqnīn in early Islamic legal thought, particularly in the writings of ʿAbd Allāh Ibn al-

Muqaffaʿ; (2) analyze the formal implementation of taqnīn in the Majalla al-Ahkām al-ʿAdliyyah 

during the Ottoman period; and (3) assess the impact of the Majalla on the development of 

Islamic jurisprudence and its relevance to modern legislative practices. 

Methodologically, this study employs a qualitative historical–conceptual approach 

based on library research. Data are drawn from primary sources, including classical legal texts 

and historical documents related to the Majalla, as well as secondary scholarly literature. 

Source validation is conducted through contextual and internal criticism to assess both 

historical reliability and conceptual coherence. The analysis follows a genealogical framework 

that traces the progression of legal ideas from intellectual formulation to political context 

and institutional codification. 

Rather than formulating a hypothesis in the positivist sense, this study is guided by 

an analytical assumption that taqnīn al-Ahkām constitutes a form of siyāsah sharʿiyyah—a 

political-legal mechanism through which the state institutionalizes fikih while preserving its 

normative integrity. From this perspective, taqnīn is analytically distinguished from taqlīd 

 
5 Misnan, “Al-Usrah : Jurnal Al-Ahwal As-Syakhsiyah SEJARAH KODIFIKASI HUKUM ISLAM 

(TAQNIN) DI NEGARA ISLAM,” Al-Usrah : Jurnal Al-Ahwal As-Syakhsiyah 06, no. 01 (2021): 11. 
6 Ahmad Hasan Ridwan, Hasan Bisri, and Muhammad Andi Septiadi, “Interpretation of Taqnîn Al-Ahkâm by 
Ibn Al-Muqaffa’ and Its Relevance to the Application of Islamic Law in Indonesia,” Kemanusiaan, 2023, 
https://doi.org/10.21315/kajh2023.30.2.6. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
457  

 

madhhab, as it involves legislative authority and institutional selection of juristic norms rather 

than individual adherence to a particular school of law. 

By clarifying the conceptual status of taqnīn al-Ahkām within Islamic legal theory, this 

study contributes to contemporary debates on legal modernization, governance, and 

jurisprudential adaptability. It offers a theoretically grounded framework for understanding 

how classical fikih can be transformed into positive law without losing its ethical foundations, 

thereby reinforcing the relevance of Islamic law within modern state legal systems. 

 

RESEARCH METHOD 

This study employs a qualitative research approach that focuses on the analysis of 

written sources relevant to the study of Islamic legal thought and its historical development. 

Rather than adopting a Research and Development (R&D) design, which is more commonly 

applied in product-oriented or educational research, this study is situated within a historical–

conceptual legal research framework. The research is conducted through library research by 

systematically collecting primary and secondary textual materials related to the concept and 

implementation of taqnīn al-Ahkām 7. 

The primary sources analyzed in this study include classical Islamic legal texts and 

historical documents, particularly the writings of ʿAbd Allāh Ibn al-Muqaffaʿ and legal 

materials related to the Majalla al-Ahkām al-ʿAdliyyah. Secondary sources consist of academic 

books, peer-reviewed journal articles, and scholarly studies that discuss the historical, 

conceptual, and institutional dimensions of taqnīn in Islamic law. 

Analytically, this study applies a genealogical framework to trace the development of 

taqnīn al-Ahkām through three interrelated stages: (1) the formulation of legal ideas and 

concepts within early Islamic intellectual discourse; (2) the political and legal contexts that 

shaped their interpretation and feasibility; and (3) the institutionalization of these ideas within 

formal state legal structures. This framework enables a systematic examination of the 

transformation of fikih from a normative jurisprudential tradition into a codified system of 

state law. 

To ensure the validity and reliability of the sources, this study employs source 

criticism as a method of validation. External criticism is applied to assess the authenticity, 

authorship, and historical context of primary texts, while internal criticism is used to evaluate 

 
7 Bambang Sudaryana, Metodologi Penelitian (Teori Dan Praktik), ed. Erik Santoso (Tasikmalaya: Perkumpulan 
Rumah Cemerlang Indonesia, 2018). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
458  

 

the coherence, consistency, and conceptual arguments contained within the sources. 

Through this methodological approach, the study aims to maintain analytical rigor while 

bridging historical description with conceptual legal analysis. 

 

RESULTS AND DISCUSSION 

The idea or conceptual foundation of taqnīn al-Ahkām can essentially be traced to the 

criticism put forward by ʿAbdullah ibn al-Muqaffaʿ toward the ruling authority of the time 

(during the Abbasid period under Caliph Abū Jaʿfar al-Manṣūr). These critiques were 

subsequently compiled into a treatise entitled Rasāʾil al-Bulaghāʾ.8 At that time, Ibn al-

Muqaffaʿ perceived discrepancies in legal rulings issued by judges and in the policies of the 

caliphate. His letter addressed issues concerning military affairs, the judiciary, administrative 

service within the caliphate, and land taxation. However, the ruling authority interpreted his 

criticism as an act of treason that could potentially incite rebellion. Consequently, Ibn al-

Muqaffaʿ was executed, and his reformist ideas were never realized.9  

The initial realization of taqnīn al-Ahkām occurred during the Ottoman period with 

the compilation of the Majallat al-Ahkām al-ʿAdliyyah. The initiative to legislate fikih norms 

through the Majalla represented a major legal reform (Tanzimat) introduced under Sultan 

ʿAbdülmecid I in 1838. The first public announcement regarding the formation of a codified 

legal system within Ottoman territories began with an imperial proclamation delivered by the 

Sultan at Gülhane Park on 3 November 1839. 

Three main factors underlay the drafting of the Majalla: first, transformations in the 

global economic and commercial systems; second, inconsistencies in judicial rulings across 

courts; and third, the increasing volume of transactions with Western nationals as large-scale 

expansions brought foreign communities into Ottoman domains. The formal drafting 

process commenced during the reign of Sultan ʿAbdülhamid II with the establishment of the 

Dīvān al-Ahkām al-ʿAdliyyah Dāʾiresi committee, composed of Hanafī scholars. The Majalla 

was ultimately compiled into 16 books, 52 chapters, and 1.851 articles.10  

  

 
8 Jaih Mubarok, Hukum Islam (Bandung: Benang Merah Press, 2006). 
9 Ahmad Amin, Duha Al-Islam. 
10 Thohari and Chamim, Majalla Al-Ahkam Al-Adliyyah (Analisis Historis Dan Kedudukannya Dalam Sistem Tata 
Hukum Turki Modern)) (Istanbul: Mamara University, n.d.). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
459  

 

Taqnīn vs Taqlīd Madzhab 

A critical distinction in understanding the adaptation of Islamic law is between taqnīn 

and taqlīd madhhab. While taqlīd involves adherence to established legal opinions of a 

particular school (madzhab), often without room for contextual modification, taqnīn 

represents a selective, systematic codification of legal principles guided by state authority. 

Taqnīn allows the integration of normative fikih into structured legislation, prioritizing public 

welfare (maṣlahah) and administrative coherence, rather than mere replication of classical 

juristic opinions. This distinction underscores the transformative role of taqnīn in making 

Islamic law operational within state institutions, while taqlīd remains largely doctrinal and 

interpretive 11.  

Taqnīn as Siyasah Shar‘iyyah 

Taqnīn can also be analytically framed as a form of siyāsah shar‘iyyah, wherein 

political authority exercises discretion guided by Shari‘ah objectives to achieve legal order, 

social justice, and public welfare. Historical practices, such as the drafting of the Majalla, 

demonstrate how codification was not merely administrative, but strategic governance: 

selecting, harmonizing, and systematizing fikih norms to respond to complex social, 

economic, and political conditions. In contemporary contexts, this perspective provides a 

framework for legal reform, showing that the codification of Islamic law can preserve 

normative integrity while ensuring practical enforceability and adaptability within modern 

state systems 12. 

Taqnīn al-Ahkām in the Time of the Shahabah 

Taqnīn during the era of the Companions (al-Taqnīn wa Sīrat al-Salaf al-Ṣālih), 

according to al-Qāsim, refers primarily to policy-oriented decisions issued by the 

Companions who served as caliphs (state leaders), rather than to formal legal codification in 

the modern legislative sense. These decisions functioned as instruments of governance aimed 

at ensuring legal order and communal stability. Several significant state policies adopted 

during this period included: 1) The compilation and standardization of the Qur’an as an 

authoritative textual reference; 2) The documentation of Hadith (tadwīn al-hadīth) as a 

foundational source for legal reasoning; and 3) The organization and application of Islamic 

 
11 Nurrohman, “Syari’at Islam Dan Hukum Nasional: Problematika Transformasi Dan Integrasi Hukum 
Islam Ke Dalam Hukum Nasional,” TAJDID 26 (2019). 
12 Mubarok, Hukum Islam. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
460  

 

legal practices (fikih) through contextual ijtihād, without the existence of a unified and 

systematically codified legal code. 

The Emergence of the Idea of Taqnīn by Ibn al-Muqaffa 

Ibn al-Muqaffaʿ is regarded as the first scholar to articulate the idea of taqnīn of 

Islamic law, although in practice it had already been implemented during the period of the 

Rightly Guided Caliphs (al-Khulafāʾ al-Rāshidūn). His initial proposal took the form of 

criticism directed at the government, concerning legal disparities and the lack of clarity 

among judges in rendering court decisions. 

Ibn al-Muqaffaʿ articulated his ideas in a critical letter entitled Risālat al-Ṣahābah, 

which was later edited by Ibn Ṭayfūr and published under the title Rasāʾil al-Bulaghāʾ. In 

general, Ibn al-Muqaffaʿ’s critiques encompassed four main areas: military affairs, the 

judiciary, the recruitment of administrative assistants to the caliph, and land taxation (al-

kharāj). 

Ibn al-Muqaffaʿ’s critique of the military sector included recommendations for the 

government to establish legislation clearly defining what soldiers were permitted and 

prohibited to do; to distinguish between military administration and civic administration; to 

ensure that positions such as commanders and military leaders were held by the most 

qualified personnel based on merit; to provide soldiers with religious and moral education; 

to allocate clear and adequate salaries to foster motivation and discipline; and to ensure that 

the caliph paid proper attention to the physical and mental well-being of the troops. 

Ibn al-Muqaffaʿ’s critique concerning the judiciary emphasized the need for the 

caliph to establish clear regulations or guidelines for judges in conducting trials, while at the 

same time granting them broad autonomy to render decisions based on their own ijtihād 

without interference. His criticism regarding administrative appointments focused on the 

competence of officials and the prohibition of holding multiple offices simultaneously, so 

that each employee could concentrate on their respective duties and thus promote 

professionalism. His recommendations on land taxation addressed the regulation and 

clarification of land ownership boundaries.13  

The Application of Taqnīn al-Ahkām in the Ottoman Era 

Islamic law is considered to have experienced a period of decline lasting 

approximately nine centuries, from the mid–4th to the early 13th century Hijri. Broadly 

 
13 Abdullah bin Al-Muqaffa, Atsar Ibn Al-Muqaffa, 1st ed. (Beirut: Dar al-Kutub al-’Ilmiyah, 1989). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
461  

 

speaking, this decline was caused by two main factors: first, influences external to the 

dynamics of Islamic legal thought (external factors); and second, influences arising from the 

internal dynamics of Islamic legal thought itself (internal factors). 

Among the external factors contributing to the decline of Islamic legal thought was 

political instability. The fragmentation of Islamic territories into several small regions led to 

competing leaderships that were preoccupied with struggles for power. This situation 

generated mutual accusations and, at times, the spread of malicious slander among factions. 

Such conditions produced widespread insecurity and social unrest within the Muslim 

community, particularly among scholars of jurisprudence (fuqahāʾ). Moreover, the 

politicization of fikih was not uncommon during this period, as legal rulings were sometimes 

used to legitimize political authority. Consequently, jurists were constrained in freely 

developing innovative ideas and producing scholarly works.  

Other political developments that influenced the decline of Islamic law included the 

fall of Córdoba as the center of Islamic civilization in the West in 1213 CE, and the fall of 

Baghdad as the intellectual and cultural center of the Islamic East in 1258 CE. These events 

were compounded by the devastation of Muslim communities in the western regions due to 

Christian expansion, and in the eastern territories as a result of Mongol invasions. Altogether, 

this period marked a profound crisis for the Muslim world. 

In addition to external influences, the decline of Islamic legal thought also stemmed 

from internal factors within its own intellectual dynamics. Among these was the 

entrenchment of rigid adherence to legal schools (madhhabism), which led many jurists to 

practice blind imitation (taqlīd). The adopted opinions were treated as absolutely correct, 

without critical reflection or willingness to reexamine established views.14   

Likewise, during the early period of the Ottoman era, these ‘unfavorable’ conditions 

persisted. This indicates that the development of Islamic legal thought continued to 

experience stagnation. This initial phase is referred to as the classical period (niẓām qadīm). 

Despite this juridical stagnation, the broader socio-economic and political conditions of 

Islamic civilization were relatively stable. Over approximately four centuries (from the 13th 

to the late 17th century), the Ottoman government successfully maintained a stable economy 

by implementing a taxation system for Muslims (vergi sistemi) and levying the jizya (cizye) 

on non-Muslim subjects. In addition, the Ottoman administration developed an extensive 

 
14 Acep Djazuli, Ilmu Fiqih (Sebuah Pengantar)) (Bandung: Dunia Ilmu, 1990). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
462  

 

system of charitable endowments (waqf), whose revenues were allocated to public services 

such as educational institutions, religious facilities, and healthcare services.15 

In contrast, during the second period of the Ottoman era (Niẓām Jadīd), which lasted 

from the late seventeenth to the nineteenth centuries, the sultanate stood on the verge of 

decline when viewed from a socio-political perspective. This deterioration was primarily 

caused by the weakening control over its territories, particularly following the loss of several 

regions to enemy forces after prolonged warfare with Russia between 1768 and 1792.  

Furthermore, other territories began to break away and establish themselves as 

independent states beyond Ottoman control. Greece declared its independence in 1829, 

while Bulgaria and Bosnia fell under Russian influence in 1877. In the same year, Serbia and 

Romania also succeeded in gaining independence. In North Africa, Algeria was occupied by 

France in 1890, and Egypt likewise separated from Ottoman authority toward the end of the 

nineteenth century. 

The fragmentation of Ottoman territories led to widespread decline across various 

sectors, particularly in the socio-political sphere. Among the areas in which the Ottoman 

state lagged behind was the legal system. During this period of crisis, legal practices continued 

to rely on frameworks inherited from the early Ottoman era (Niẓām Qadīm). These 

frameworks employed classical jurisprudential products that were not adequately adapted to 

evolving circumstances, rendering the legal system increasingly incapable of effectively 

addressing contemporary challenges. 

Nevertheless, in the legal sphere, the Ottoman government did not cease its efforts 

to adapt Islamic law into a workable legal system capable of producing significant positive 

outcomes. Consequently, in 1838 Sultan ʿAbdülmecid I initiated a legal reform movement 

known as the Tanzimat. This reform began with an imperial decree announced at Gülhane 

Park on 3 November 1839. From that point onward, the Ottoman state gradually moved 

away from the traditional legal framework rooted in Constantinopolitan custom and began 

incorporating elements of the modern Western legal system.  

The legal reform began with the drafting of a civil code known as Majallat al-Ahkām 

al-ʿAdliyyah, which was completed in 1889. Four principal factors motivated the compilation 

of this code: (1) transformations in the global economic and commercial systems; (2) the 

need for a legal framework and judicial system compatible with contemporary conditions; 

 
15 Thohari and Chamim, Majalla Al-Ahkam Al-Adliyyah (Analisis Historis Dan Kedudukannya Dalam Sistem Tata 
Hukum Turki Modern)). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
463  

 

(3) large-scale expansion by Western powers into Islamic territories, which brought 

significant changes to economic, social, and political structures; and (4) the increasing volume 

of transactions between Muslim and non-Muslim communities. 

Beyond these practical considerations, political motives also underpinned the 

drafting of the Majalla. Sultan ʿAbdülhamid II held a strong aspiration to restore the 

Ottoman Caliphate as a state governed fully by Islamic law, following a period during which 

the Ottoman administration had gradually shifted toward secularization..  

The Majallat al-Ahkām al-ʿAdliyyah was drafted by a committee established by Sultan 

ʿAbdülhamid II known as the Dīvān al-Ahkām al-ʿAdliyyah Dāʾiresi. This committee 

consisted of prominent Hanafī scholars and was chaired by Ahmed Cevdet Pasha (d. 1312 

AH/1895 CE). Its members included Ahmed Hilmi Effendi (d. 1305 AH/1888 CE), 

Shayfuddin Ismail Effendi (d. 1299 AH/1882 CE), Filibeli Halil Effendi (d. 1302 AH/1885 

CE), Shirvānizade Ahmed Hulusi Effendi (d. 1306 AH/1889 CE), Kara Halil Effendi (d. 

1299 AH/1882 CE), Ibn ʿĀbidīn-zāda ʿAla’uddin Effendi (d. 1306 AH/1889 CE), Omer 

Hilmi Effendi (d. 1307 AH/1889 CE), Baghdādli Muhammad Emin Effendi (d. 1309 

AH/1891 CE), Omer Hulusi Effendi (d. 1292 AH/1875 CE), Yunus Vehbi Effendi (d. 1322 

AH/1904 CE), Kirimli ʿAbd al-Sattār Effendi (d. 1304 AH/1887 CE), ʿAbdullatif Şükrü 

Effendi (d. 1304 AH/1887 CE), and ʿIsā Rūhī Effendi (d. 1297 AH/1880 CE). 

Several members of the committee passed away before the completion of the Majalla. 

Only Ahmed Cevdet Pasha and Omer Hilmi Effendi remained to finalize its drafting. The 

deceased members were replaced by new scholars, including Muhammad Nuri Effendi, Ali 

Haidar Effendi, al-Hājj Muhammad Effendi, and Abdullah Shakir Effendi. During this 

reorganization, the assembly was renamed Bāb al-Fatwā. The compilation of the code was 

ultimately completed in 1889. 

The codification of the Majalla significantly inspired many Muslim countries to 

transform fikih—previously expressed primarily through juristic opinions in classical texts—

into formal statutory law. Examples include Egypt (1980), Iraq (1959), Lebanon (1942), 

Tunisia (1958), Syria (1953), Pakistan (1949), and Indonesia (from 1974 onward). 

 

The Systematic Structure of the Majallat al-Ahkām al-ʿAdliyyah 

The Majalla consists of 16 books, 52 chapters, and 1,851 articles. Its opening section 

comprises a muqaddimah of approximately one hundred pages, which includes 99 qawāʿid 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
464  

 

fikihiyyah (legal maxims). These legal maxims serve as the foundational framework for 

establishing continuity between classical juristic opinions and their application to 

contemporary circumstances. 

In substance, the Majalla addresses issues of muʿāmalāt in a narrow sense, focusing 

primarily on economic transactions and civil dealings. Matters pertaining to muʿāmalāt in the 

broader sense, namely personal status law (ahwāl al-shakhṣiyyah) were not included. According 

to Mustafa Ahmad al-Zarqa, this exclusion was due to the fact that the Majalla was 

formulated to resolve matters of public concern rather than private affairs. Consequently, 

the regulation of ahwāl al-shakhṣiyyah continued to rely on earlier classical legal texts..  

However, toward the end of its rule, the Ottoman government compiled a specific 

legal code on personal status law (ahwāl al-shakhṣiyyah) known as Hukūk-i ʿĀile Kararnāmesi 

(the Family Law Decree). More specifically, the systematic structure of the Majallat al-Ahkām 

al-ʿAdliyyah is as follows:: 

1. Muqadimah (halaman 1-100) 

2. Kitab al-Buyû’ (Muqadimah + 7 bab, halaman 101-403) 

3. Kitab al-Ijârah (Muqadimah + 8 bab, halaman 403-611) 

4. Kitab al-Kafâlah (Muqadimah + 3 bab, halaman 612-672) 

5. Kitab al-Hawâlah (Muqadimah + 2 bab, halaman 673-700) 

6. Kitab al-Rahn (Muqadimah + 4 bab, halaman 701-761) 

7. Kitab al-Amânah (Muqadimah + 3 bab, halaman 762-832) 

8. Kitab al-Hibah (Muqadimah + 2 bab, halaman 833-880) 

9. Kitab al-Gasb wa al-Itlâf (Muqadimah + 2 bab, halaman 881-940) 

10. Kitab al-Hajr wa al-Ikrâh wa al-Suf’ah (Muqadimah + 3 bab, halaman 941-1044) 

11. Kitab al-Syirkah (Muqadimah + 8 bab, halaman 1045-1148) 

12. Kitab al-Wakâlah (Muqadimah + 3 bab, halaman 1149-1530) 

13. Kitab al-Sulh wa al-Ibra (Muqadimah + 4 bab, halaman 1531-1571) 

14. Kitab al-Ikrâr (Muqadimah + 4 bab, halaman 1572-1612) 

15. Kitab al-Da’fa (Muqadimah + 12 bab, halaman 1613-1675) 

16. Kitab al-Bayyinah wa al-Tahlif (Muqadimah + 4 bab, halaman 1676-1783) 

17. Kitab al-Qadhâ’ (Muqadimah + 4 bab, halaman 1784-1851) 

In addition to the matters mentioned above, the Majalla also establishes judicial 

regulations governing reconciliation (ṣulh), discharge of liability (ibrāʾ), oaths and 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
465  

 

acknowledgments (iqrār), legal evidence (al-bayyināt), and adjudication (qaḍāʾ). These topics 

are systematically organized within the code. 

The compilation process followed an inductive, chapter-by-chapter method, 

employing specific legal maxims related to muʿāmalāt (commercial and civil transactions). 

The resulting provisions were subsequently tested and refined through application of the 

fundamental legal maxims (al-qawāʿid al-asāsiyyah). 

When compared with modern legislative methodologies—such as casuistic 

approaches that produce laws tailored to particular cases or needs—the drafting method 

applied in the Majalla may already be considered relatively modern in its systematic 

structure.16  

 

The Impact of the Majallat al-Ahkām al-ʿAdliyyah on the Development of Islamic 

Jurisprudence 

The compilation of the Majallat al-Ahkām al-ʿAdliyyah by the committees of the Dīvān 

al-Ahkām al-ʿAdliyyah Dāʾiresi and Bāb al-Fatwā made a significant contribution to maintaining 

the continuity and relevance of legal practice within the Ottoman administration. The 

drafting of the Majalla was directly motivated by transformations occurring within legal 

systems, especially in the field of global commercial law. Moreover, increasingly inclusive 

interactions between Muslim and non-Muslim communities compelled Muslims to respond 

more adaptively to changing social circumstances 17. 

For legal practitioners, especially judges within Ottoman territories, the Majalla 

served as an authoritative reference for adjudicating cases related to transactional law. In 

instances where a particular issue was not explicitly addressed in the code, judges could still 

resolve such cases by applying the general legal maxims (qawāʿid fikihiyyah) contained within 

the Majalla. From an analytical perspective, this demonstrates a model for mediating between 

normative fikih and formal legal codification, highlighting the operational logic of taqnīn as 

distinct from mere adherence to madhhab opinions (taqlīd) 18. 

From the broader perspective of Islamic legal thought, the compilation of the Majalla 

contributed significantly by codifying fikih into a systematically structured legal form. 

 
16 Thohari and Chamim. 
17 Nurrohman, “Syari’at Islam Dan Hukum Nasional: Problematika Transformasi Dan Integrasi Hukum 
Islam Ke Dalam Hukum Nasional.” 
18 Nurrohman. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
466  

 

Previously, fikih as recorded in classical madhhab texts consisted largely of juristic opinions 

(fatāwā) issued by specific schools of law, which were not legally binding and did not ensure 

uniformity in practice. The Majalla thus represented more than a mere transformation of 

jurisprudential opinions into statutory legislation (qānūn); it functioned as a mechanism of 

siyāsah shar‘iyyah, harmonizing legal principles with administrative needs while maintaining 

normative integrity. 

The modern implications of this historical process are evident. Contemporary 

Muslim-majority states face challenges when integrating Islamic law into national legal 

systems, including protecting minority rights, ensuring gender justice, and accommodating 

pluralistic social realities. By applying the principle of siyāsah shar‘iyyah, legislators can codify 

Islamic legal principles in ways that are procedurally accountable, socially equitable, and 

normatively faithful. This approach transforms discussions of Islamic law from reflective 

caution to analytical strategies for practical legal design, demonstrating how historical taqnīn 

can inform modern codification.  

 

CONCLUSION 

The emergence of the concept of taqnīn al-Ahkām can be traced back to the period 

of the Rightly Guided Caliphs (al-Khulafāʾ al-Rāshidūn), primarily through policy-oriented 

initiatives rather than formal codification. These included the compilation of the Qur’anic 

codex, the systematic collection of Hadith, and early efforts to organize fikih, undertaken 

directly under caliphal directives. While these actions established precedents for legal 

organization, they were essentially administrative and policy measures (siyāsah) and did not 

constitute formal, binding legal codification in the sense of a comprehensive legislative 

system (al-Qāsim). 

A more developed conceptualization of taqnīn al-Ahkām emerged with the proposals 

and critiques of ʿAbdullah ibn al-Muqaffaʿ directed toward the ruling authorities of his time, 

later compiled in the treatise Rasāʾil al-Bulaghāʾ. In this work, Ibn al-Muqaffaʿ articulated 

the principle that a sultanate or government should establish systematic legal regulations 

encompassing various spheres of governance, including judicial procedures, administrative 

appointments, military organization, and taxation. This represents the earliest conceptual 

expression of codification, distinct from prior policy measures of the caliphs, in which law is 

structured as a formal, enforceable framework rather than as discretionary guidelines. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
467  

 

Unfortunately, Ibn al-Muqaffaʿ’s reformist proposals were never implemented, as he 

was executed by the regime on grounds that his criticisms were considered to incite public 

rebellion. The full realization of taqnīn al-Ahkām only occurred during the Ottoman period 

with the promulgation of the civil code known as the Majallat al-Ahkām al-ʿAdliyyah. This 

development transformed earlier policy-oriented approaches into a formal codification of 

fikih, integrating normative Islamic principles into a systematic legal framework capable of 

guiding state administration, judicial practice, and socio-economic transactions. 

  



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
468  

 

BIBLIOGRAPHY 

Abdullah bin Al-Muqaffa. Atsar Ibn Al-Muqaffa. 1st ed. Beirut: Dar al-Kutub al-’Ilmiyah, 
1989. 

Acep Djazuli. Ilmu Fiqih (Sebuah Pengantar)). Bandung: Dunia Ilmu, 1990. 

Afifuddin Muhajir. Fiqih Tata Negara; Upaya Mendialogkan Sistem Ketatanegaraan Islam. 
Yogyakarta: IECiSoD, 2017. 

Ahmad Amin. Duha Al-Islam. Qahirah: Maktabah al-Nahdhah al-Mishriyah, 2009. 

Jaenudin. “Pandangan Ulama Tentang Taqnin Ahkam.” ’Adliya; Jurnal Hukum Dan 
Kemanusiaan 11, no. 1 (2017): 42–57. 

Misnan. “Al-Usrah : Jurnal Al-Ahwal As-Syakhsiyah SEJARAH KODIFIKASI HUKUM 

ISLAM (TAQNIN) DI NEGARA ISLAM.” Al-Usrah : Jurnal Al-Ahwal As-Syakhsiyah 
06, no. 01 (2021): 11. 

Mubarok, Jaih. Hukum Islam. Bandung: Benang Merah Press, 2006. 

Nurrohman. “Syari’at Islam Dan Hukum Nasional: Problematika Transformasi Dan 
Integrasi Hukum Islam Ke Dalam Hukum Nasional.” TAJDID 26 (2019). 

Ridwan, Ahmad Hasan, Hasan Bisri, and Muhammad Andi Septiadi. “Interpretation of 
Taqnîn Al-Ahkâm by Ibn Al-Muqaffa’ and Its Relevance to the Application of Islamic 
Law in Indonesia.” Kemanusiaan, 2023. https://doi.org/10.21315/kajh2023.30.2.6. 

Sudaryana, Bambang. Metodologi Penelitian (Teori Dan Praktik). Edited by Erik Santoso. 
Tasikmalaya: Perkumpulan Rumah Cemerlang Indonesia, 2018. 

Syamsoni. “Taqnin Al-Ahkam (Legislasi Hukum Islam Ke Dalam Hukum Nasional).” Nur 
El-Islam 2, no. 2 (2015). 

Thohari, and Chamim. Majalla Al-Ahkam Al-Adliyyah (Analisis Historis Dan Kedudukannya 
Dalam Sistem Tata Hukum Turki Modern)). Istanbul: Mamara University, n.d. 

 

 
 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

▪ Hak Kekayaan Intelektual (HKI) sebagai Objek 
Jaminan Pembiayaan dalam Perspektif Hukum 
Ekonomi Syariah 

▪ Konsep Kafa’ah dalam Prespektif Imam Malik dan 
Imam Syafi’i: Analisis Metodologi Ushul Fikih 

▪ Peran Istri sebagai Pencari Nafkah dan Dampaknya 
terhadap Keutuhan Rumah Tangga Perspektif Islam 

▪ Implikasi Normatif dan Sosial Perjanjian Pra-Nikah 
Perspektif Hukum Keluarga Islam di Indonesia 

▪ Konsep Nabawi dalam Membangun Keharmonisan 
Rumah Tangga 

▪ The Boycott of Israeli Products From The 
Perspective Of Sadz Al-Dzarai’: A Normative 
Analysis Within Islamic Law 

▪ Implementation of The Wakalah Bil Ujroh Contract 
in Financing Products at Islamic Financial 
Institutions 

▪ Analysis of Legal Policy Implementation Against 
Perpetrators of Child Bullying 

▪ Deconstructing Mu’asyarah Bi Al-Ma’ruf: Toward A 
Gender-Just Framework of Islamic Family Law 

▪ Kafa’ah dalam Perkawinan Perspektif Maqasid Al-
Syari’ah (Studi Kasus pada Pesantren Darul Ma’sum dan 
Yayasan Darussalam Kabupaten Probolinggo) 

▪ Eksistensi dan Perkembangan Kelembagaan Hukum 
Islam di Indonesia 

▪ Perlindungan Hukum terhadap Fenomena 
Perkawinan Siri Dibawah Umur tanpa Wali di 
Kabupaten Lumajang 

▪ From Formal Validity to Ethical Accountability: 
Good Faith in Sharia Electronic Contracts Under 
Indonesian Law 

▪ The Genealogy of Taqnin Al-Ahkam And Its Initial 
Implementation In The Ottoman Empire 

▪ Legal Protection for Parties When MPD Fails to 
Collect Notarial Protocols 

▪ Raising the Marriage Age, Raising Dispensations? 
Evidence From the Malang Religious Court After 
Constitutional Court Decision no. 22/PUU-
XV/2017 

▪ Review of Islamic Law and Law no. 1 of 1974 and 
Constitutional Court Decision no. 46/PUU-
VIII/2010 Concerning Siri Marriage Law: The 
Position of Wives, Children And Property 

▪ Juridical Review of Marriage Contracts For 
Pregnant Women In Islamic Law And National Law 

▪ Sharia Economic Law on The Growth of Micro, 
Small, And Medium Enterprises (UMKM) In The 
Digital Era 

 

 

  

E d i s i :  V o l u m e  9  N o m o r   2 
J u l i   -   D e s e m b e r  2 0 2 5 



 

H a k a m 

Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 
e-ISSN : 25808052  |  p-ISSN : 2829-5803 
 
DOI: https://doi.org/10.33650/jhi 
 
 
 

Volume 9 Nomor 2, Juli – Desember 2025 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Editorial Office: 
 
Program Studi Hukum Keluarga (Ahwal Syakhshiyah) 
Fakultas Agama Islam Universitas Nurul Jadid,  
Paiton, Probolinggo, Jawa Timur, Indonesia 67291.  
Telepon: 0888 30 78899, Hp: 082232108969 
Email: hukumkeluarga.fai@unuja.ac.id 
Website: https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam/index   

https://doi.org/10.33650/jhi
https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam/index


H a k a m 
Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 
 
Editor In Chief 
Muhammad Zainuddin Sunarto, Sinta ID 6116528, Universitas Nurul Jadid, 
Probolinggo, Indonesia 

 
Editorial Board 
Daniel Fernandez Kranz, Scopus ID 12797471200, Instituto de Empresa 
University, Segovia, Spain, Spain 
Mohammad Fadel, Scopus ID 39261404000, University of Toronto, Canada, 
Canada 
Joana Salifu Yendork, Scopus ID 56328263000, University of Ghana, Ghana, 
Ghana 
Siti Muna Hayati, Scopus ID, UIN Sunan Kalijogo Yogyakarta 
Slawa Rokicki, Scopus ID 56404564000, University College Dublin, Ireland, 
Ireland 
Khoirul Hidayah, Scopus ID 57203353119, Universitas Islam Negeri Maulana 
Malik, Malang, Indonesia 
Akhmad Farid Mawardi Sufyan, Scopus ID 57266242300, Institut Agama 
Islam Negeri Madura, Pamekasan, Indonesia 
Zakiyatul Ulya, Scopus ID 57218455431, Universitas Islam Negeri Sunan 
Ampel Surabaya, Indonesia 
 

Reviewers 
Ewa Batyra, Scopus ID 57192590667, The Max Planck Institute for 
Demographic Research, Germany, Germany 
Elizabeth Agey, Scopus ID 57204005122, University of California Santa 
Barbara, United States of America, United States 
Olympia L.K. Campbell, Scopus ID 57221476734, Institute For Advanced 
Study in Toulouse, France, France 
Xiangming Fang, Scopus ID 36339202800, China Agricultural University, 
Beijing, China, China 
Rihab Grassa, Scopus ID 55505935200, Manouba University, Tunisia, Tunisia 
Junghua Hung, Scopus ID 8574630700, National Central University, Taoyuan, 
Taiwan, Taiwan, Province of China 
Rüdiger Lohlker, Scopus ID 6506783480, Northwest University, Xi'an, China, 
China 
Marco Alfano, Scopus ID 57527411400, University College London, United 
kingdom, United Kingdom 



Dhofir Catur Bashori, Scopus ID, Universitas Muhammadiyah Jember, 
Indonesia 
Muslihun -, Scopus ID, Institut KH Abdul Chalim Pacet Mojokerto, Indonesia 
Siti Khoirotul Ula, Scopus ID, Universitas Islam Negeri Sayyid Ali 
Rahmatullah Tulungagung, Indonesia 
Nur Lailatul Musyafa’ah, Scopus ID 57353220700, Universitas Islam Negeri 
Sunan Ampel Surabaya, Indonesia 
 
 

English Language Advisor 
Achmad Naufal Irsyadi, Sinta ID 6704870, Universitas Nurul Jadid, 
Probolinggo, Indonesia 
 

Layouter 
Faizul Mubarok, Universitas Nurul Jadid, Probolinggo, Indonesia 
  



H a k a m 
Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 

Table of Content 
 

1 HAK KEKAYAAN INTELEKTUAL (HKI) SEBAGAI OBJEK 
JAMINAN PEMBIAYAAN DALAM PERSPEKTIF HUKUM 
EKONOMI SYARIAH 
Diding Jalaludin, Piqi Rizki Padhilah, Umar Rojikin, Muhamad Kholi, 
Tatang Astarudin 
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

181 – 194 

2 PERAN ISTRI SEBAGAI PENCARI NAFKAH DAN DAMPAKNYA 
TERHADAP KEUTUHAN RUMAH TANGGA PERSPEKTIF 
ISLAM 
Muhammad Shidqi Pribadi, Teguh dwi cahyadi 
Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i Jember 

195 – 211 

3 KONSEP NABAWI DALAM MEMBANGUN KEHARMONISAN 
RUMAH TANGGA 
Muhammad Fathur Rachman Imanda, Winning Son Ashari  
Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i Jember 

212 – 227 

4 IMPLEMENTATION OF THE WAKALAH BIL UJROH 
CONTRACT IN FINANCING PRODUCTS AT ISLAMIC 
FINANCIAL INSTITUTIONS 
Muhammad Fikri Auliaurrahman  
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

228 – 242 

5 DECONSTRUCTING MU’ASYARAH BI AL-MA’RUF: TOWARD A 
GENDER-JUST FRAMEWORK OF ISLAMIC FAMILY LAW 
Lina Nur Anisa 
Institut Agama Islam Ngawi 

243 – 266 

6 EKSISTENSI DAN PERKEMBANGAN KELEMBAGAAN HUKUM 
ISLAM DI INDONESIA 
Hasbi Umar, Husin Bafadhal, Reza Rahmatullah 
Universitas Islam Negeri Sulthan Thaha Saifuddin Jambi 

267 – 278 

7 FROM FORMAL VALIDITY TO ETHICAL ACCOUNTABILITY: 
GOOD FAITH IN SHARIA ELECTRONIC CONTRACTS UNDER 
INDONESIAN LAW 
Sigit Nurhadi Nugraha, Abdul Rachmad Budiono, Budi Santoso, Rachmi 
Sulistyarini  
Fakultas Hukum Universitas Brawijaya, Malang, Indonesia 

279 – 303 

8 LEGAL PROTECTION FOR PARTIES WHEN MPD FAILS TO 
COLLECT NOTARIAL PROTOCOLS 
Adinda Mellinia Aurel, Herlindah, Imam Rahmat Sjafi’i 
Universitas Brawijaya Malang, Indonesia 

304 – 326 

9 REVIEW OF ISLAMIC LAW AND LAW NO. 1 OF 1974 AND 
CONSTITUTIONAL COURT DECISION NO. 46/PUU-VIII/2010 
CONCERNING SIRI MARRIAGE LAW: THE POSITION OF 
WIVES, CHILDREN AND PROPERTY 
Syaiful Bakri, Muhammad Abrori  
Sekolah Tinggi Ilmu Syari’ah Darul Falah Bondowoso 

327 – 341 



10 SHARIA ECONOMIC LAW ON THE GROWTH OF MICRO, 
SMALL, AND MEDIUM ENTERPRISES (UMKM) IN THE 
DIGITAL ERA 
Meisa Nur Safitri, Nabila Nurkhafiah, Siti Nurzihan, Afifaturrohmaniyah 
Universitas Islam Negri Sultan Maulana Hasanudin Banten, Indonesia 

342 – 355 

11 KONSEP KAFA’AH DALAM PRESPEKTIF IMAM MALIK DAN 
IMAM SYAFI’I: ANALISIS METODOLOGI USHUL FIKIH  
Nailil Maziyati, Luthfiyah 
Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang, Indonesia 

356 – 375 

12 IMPLIKASI NORMATIF DAN SOSIAL PERJANJIAN PRA-NIKAH 
PERSPEKTIF HUKUM KELUARGA ISLAM DI INDONESIA  
Suwito, Didit Darmawan, Saidah Fiddaroini Harun, Risma A’limathus 
Zuriah 
Universitas Sunan Giri Surabaya, Indonesia 

376 – 394 

13 THE BOYCOTT OF ISRAELI PRODUCTS FROM THE 
PERSPECTIVE OF SADZ AL-DZARAI’: A NORMATIVE 
ANALYSIS WITHIN ISLAMIC LAW 
Ai Samrotul Fauziah 
UIN Sunan Gunung Djati Bandung 

395 – 407 

14 ANALYSIS OF LEGAL POLICY IMPLEMENTATION AGAINST 
PERPETRATORS OF CHILD BULLYING  
Sulistina, Amilia Putri Kartika Sari, Efrilia Yusri, Arindy Sri Musdalifah 
Universitas Nurul Jadid Paiton Probolinggo, Indonesia 

408 – 424 

15 KAFA’AH DALAM PERKAWINAN PERSPEKTIF MAQASID AL-
SYARI’AH (Studi Kasus pada Pesantren Darul Ma’sum dan Yayasan 
Darussalam Kabupaten Probolinggo) 
Muhamad Agus Salim, Fauziyah Putri Meilinda  
Institut Ahmad Dahlan Probolinggo, Indonesia 

425 – 439 

16 PERLINDUNGAN HUKUM TERHADAP FENOMENA 
PERKAWINAN SIRI DIBAWAH UMUR TANPA WALI DI 
KABUPATEN LUMAJANG 
Uswatun Hasanah, Fauziyah Putri Meilinda  
Institut Ahmad Dahlan Probolinggo 

440 – 453 

17 THE GENEALOGY OF TAQNĪN AL-AHKĀM AND ITS INITIAL 
IMPLEMENTATION IN THE OTTOMAN EMPIRE 
Alby Labib Halbana Bunyamin, Abdul Mufti Albasyari   
UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia; Institut Nahdlatul Ulama 
Ciamis, Indonesia 

454 – 468 

18 RAISING THE MARRIAGE AGE, RAISING DISPENSATIONS? 
EVIDENCE FROM THE MALANG RELIGIOUS COURT AFTER 
CONSTITUTIONAL COURT DECISION NO. 22/PUU-XV/2017 
Risma Nur Arifah, Mohd Nurhusairi Bin Mat Hussin, Erik Sabti 
Rahmawati, Anggreani Kharimatuz Zahro 
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia; 
Universiti Malaya, Malaysia 

469 – 483 

19 JURIDICAL REVIEW OF MARRIAGE CONTRACTS FOR 
PREGNANT WOMEN IN ISLAMIC LAW AND NATIONAL LAW 
Yurizka Syahdani Nst, Uswatun Hasanah 
Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary 
Padangsidimpuan, Indonesia 

484 – 501 

 



Hakam : Journal of Islamic Law Studies and Islamic Economic Law  
This journal is an open-access article under a CC BY-NC-SA 4.0 International License. © 2025, the author(s) 

 
Volume 9 Number 2 (December 2025) | Pages 469 – 483 

Doi: https://doi.org/10.33650/jhi.v9i2.13761  
Submitted: 9 December 2025 | Revised: 13 December 2025 | Accepted: 23 December 2025 | Published: 31 December 2025 
 
 

RAISING THE MARRIAGE AGE, RAISING DISPENSATIONS? 

EVIDENCE FROM THE MALANG RELIGIOUS COURT AFTER 

CONSTITUTIONAL COURT DECISION NO. 22/PUU-XV/2017 
 
 

Risma Nur Arifah1, Mohd Nurhusairi Bin Mat Hussin2 Erik Sabti Rahmawati3 

Anggreani Kharimatuz Zahro4 
1,3,4 Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia 

2 Universiti Malaya, Malaysia 
Email : 1mrs_reyzma@syariah.uin-malang.ac.id, 2husairi@um.edu.my, 3eriksabti@gmail.com,  

4namaku.ranie@gmail.com  

 

ABSTRACT 

This study examines the legal consequences of Constitutional Court Decision No. 22/PUU-XV/2017 on the 
minimum marriage age and its relationship with the rising number of marriage dispensation cases before the 
Malang Religious Court. Using an empirical juridical (socio-legal) approach, primary data were collected through 
interviews with judges and court clerks, while secondary data comprised relevant statutes, the Constitutional 
Court decision, and selected court rulings. The findings indicate that the decision was accommodated through 
Law No. 16 of 2019, which equalized the minimum marriage age at 19; however, implementation has redirected 
practices toward the dispensation mechanism. SIPP data show a sharp increase in dispensation petitions in the 
Malang City Religious Court (83 in 2018; 183 in 2019; 260 in 2020; 261 in 2021). Key constraints include open-
textured dispensation standards, weak operational guidance and cross-sector coordination, the voluntary nature 
of proceedings, and broad judicial discretion that normalizes dispensations. Policy recommendations include 
tightening “urgent reasons” criteria, issuing stricter judicial guidelines, and requiring health-psychological 
assessments and child-protection involvement. 
Keywords : Putusan Mahkamah Konstitusi; Dispensasi Perkawinan; Batas Usia Kawin 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini menganalisis akibat hukum Putusan Mahkamah Konstitusi Nomor 22/PUU-XV/2017 tentang 
batas usia perkawinan serta keterkaitannya dengan peningkatan dispensasi kawin di Pengadilan Agama Malang. 
Penelitian menggunakan pendekatan yuridis empiris; data primer diperoleh melalui wawancara dengan hakim 
dan panitera, sedangkan data sekunder mencakup peraturan perundang-undangan, putusan MK, dan putusan 
pengadilan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa putusan MK diakomodasi melalui Undang-Undang Nomor 
16 Tahun 2019 yang menyamakan batas usia perkawinan menjadi 19 tahun, namun implementasi mendorong 
pergeseran ke mekanisme dispensasi. Data SIPP menunjukkan kenaikan permohonan dispensasi di PA Kota 
Malang (83 pada 2018; 183 pada 2019; 260 pada 2020; 261 pada 2021). Kendala utama meliputi rumusan norma 
dispensasi yang terbuka, lemahnya pedoman operasional dan koordinasi lintas sektor, sifat voluntair perkara, 
serta diskresi hakim yang menormalkan dispensasi. Rekomendasi meliputi penajaman kriteria “alasan 
mendesak”, pedoman peradilan yang lebih ketat, serta keterlibatan asesmen kesehatan-psikologis dan lembaga 
perlindungan anak. 
Kata Kunci: Constitutional Decisio Court; Marriage Dispentation; Minimun Marriage Age 

 
 

  

Published by Islamic Faculty of Nurul Jadid University, Probolinggo, Indonesia. 
online access at https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam  
e-ISSN 2580-8052 | p-ISSN 2829-5803 

https://doi.org/10.33650/jhi.v9i2.13761
mailto:1mrs_reyzma@syariah.uin-malang.ac.id
mailto:husairi@um.edu.my
https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam


Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
470  

 

INTRODUCTION  

Marriage constitutes a fundamental dimension of human life. Owing to its significance, 

marriage is not governed solely by religion and customary traditions, but is also regulated by 

the state through binding legal instruments. In Indonesia, Law No. 1 of 1974 on Marriage 

defines marriage as a physical and spiritual bond between a man and a woman as husband 

and wife, aimed at forming a happy and enduring family based on the belief in the One 

Supreme God (Adawiyah, 2022). This definition underscores that marriage is not merely a 

private relationship; rather, it is a legal and social institution that generates consequences for 

spouses, children, parents, extended families, and society at large. Consistent with 

Pancasila—particularly the principle of belief in the One Supreme God—marriage in 

Indonesia is closely intertwined with religious values and therefore incorporates both 

material (physical) and immaterial (spiritual) dimensions that are equally constitutive (Karima 

et al., 2023). 

To regulate the basic conditions of marriage, Article 7(1) of Law No. 1 of 1974 

established a minimum marriage age, permitting marriage only when the male party had 

reached 19 years and the female party 16 years. As social life has grown increasingly complex, 

this provision has been widely regarded as insufficiently responsive to contemporary realities. 

A range of problems associated with early marriage—including adolescent sexual 

relationships leading to premarital pregnancy, psychological immaturity, reproductive health 

risks, increased maternal and infant mortality, and premature births—demonstrates that 

marriage at an underage or otherwise unprepared stage warrants serious attention (Sari, 

2022). In addition, for young men, the expectation to act as the primary breadwinner—often 

in conditions of limited education and restricted employment opportunities—may intensify 

household vulnerability. Accordingly, early marriage can amplify responsibility burdens and 

requires psychological readiness and capacity from both prospective spouses. 

These realities are reflected in the growing number of marriage dispensation 

applications. The East Java Office for Women’s Empowerment and Child Protection 

(DP3A) has reported an increase in underage marriages. More specifically, data from the 

Malang Religious Court (Pengadilan Agama Kota Malang) show a sharp rise in dispensation 

petitions: from January to July 2020, 140 marriage dispensation applications were granted, 

whereas in the same period of 2019 only 47 were granted. This escalation indicates that 

marriage dispensation is not merely a normative issue, but a tangible socio-legal phenomenon 

observable in judicial practice. Institutionally, Article 49 of Law No. 3 of 2006 as amended 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
471  

 

by Law No. 50 of 2009 on the Religious Courts confirms that one of the Religious Courts’ 

competencies is to receive and adjudicate marriage dispensation requests (Salim et al., 2021). 

Nevertheless, the absence of firm criteria or detailed adjudicative guidelines has often 

generated public criticism, as judicial panels are perceived as readily granting dispensations—

sometimes justified by reference to established fiqh texts. This situation reveals a problematic 

space between the statutory policy of restricting marriage by age and the routine operation 

of dispensation mechanisms within the courts (Hussin et al., 2025). 

Within this context of normative reform, Constitutional Court Decision No. 22/PUU-

XV/2017 has been considered a critical turning point for legal change concerning underage 

marriage. The decision catalyzed legislative amendment through Law No. 16 of 2019, which 

stipulates that a dispensation may be requested only by the parents of the male and/or female 

party, on the basis of very urgent reasons supported by sufficient evidence (Arifah & 

Fidhayanti, 2019). Decision No. 22/PUU-XV/2017 further affirmed that the differentiated 

minimum marriage age under Article 7(1) of Law No. 1 of 1974 constituted discrimination 

against women and violated constitutional rights—particularly the principle of equality 

before the law as provided in Article 27(1) of the 1945 Constitution (Prabowo, 2013). 

Indirectly, the decision positioned age 19 as a special legal threshold (lex specialis) for both 

men and women to enter into marriage, intended to reduce underage marriage and address 

gender inequality. 

Despite these reforms, implementation in practice has not been uniform and has 

tended to encounter persistent difficulties. At least three recurrent factors are often 

identified: the final and binding nature of Constitutional Court decisions is not accompanied 

by coercive enforcement mechanisms; there is no dedicated executing body to ensure 

compliance with Constitutional Court rulings; and effective implementation depends heavily 

on the willingness and capacity of public authorities outside the Court—particularly within 

the executive and legislative branches. (Rachmatulloh & Syafiuddin, 2022) This setting 

produces a complex situation: on the one hand, the minimum marriage age regime has shifted 

toward stronger protection; on the other hand, marriage dispensation petitions in Malang 

have continued to rise. Against this backdrop, the present study focuses on two core 

questions: first, how the legal consequences of Constitutional Court Decision No. 22/PUU-

XV/2017 on the minimum marriage age intersect with the increasing number of marriage 

dispensations in the Malang Religious Court; and second, what factors constitute the 

principal constraints on implementation in judicial practice (Fatakh, 2022). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
472  

 

Previous studies have examined the minimum marriage age primarily through the 

lenses of discrimination, equality before the law, and normative-sociological debates over the 

appropriateness of age thresholds. However, there remains a need for a more operational 

and practice-oriented analysis that connects post–Decision No. 22/PUU-XV/2017 legal 

reform to the concrete rise of dispensations in the Malang Religious Court and the attendant 

implementation challenges. Accordingly, this research seeks to provide a more focused 

examination of the legal consequences of the Constitutional Court decision for marriage 

dispensation practices in Malang, while identifying the key barriers to implementation, in 

order to propose a more proportionate balance among the interests of prospective spouses, 

the institutional role of the Religious Courts, and the broader imperative of legal enforcement 

and child protection. 

 
RESEARCH METHOD  

This study adopts an empirical juridical (socio-legal) approach to examine how law 

operates in practice and interacts with social realities (Dubber, 2014). The analysis focuses 

on the legal consequences of Constitutional Court Decision No. 22/PUU-XV/2017 as 

reflected in the adjudication of marriage dispensation cases before the Religious Court. This 

approach is employed to capture not only the normative implications (Bhat, 2020) of the 

revised minimum marriage age, but also the manner in which such norms are interpreted and 

applied by judicial actors when deciding dispensation petitions.  

The study draws on both primary and secondary data. Primary data were collected 

through structured and in-depth interviews with judges and court clerks (panitera) of the 

Religious Court. Secondary data(Epstein et al., 2014) consist of relevant statutes and 

regulations governing Indonesian marriage law, the Constitutional Court decision itself, and 

selected court rulings related to marriage dispensation(Chong, 2021). All data were analyzed 

using a descriptive qualitative method, integrating empirical findings with the applicable 

normative framework to identify prevailing patterns (Ibrahim, n.d.), implementation 

constraints, and the broader legal implications of marriage dispensation practices in the post–

Constitutional Court decision era. 

 

 

 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
473  

 

 

FINDINGS AND DISCUSSION 

1. Reform of the Minimun Marriage Age and Its Empirical Consequences in 

Marriage Dispensation Practices 

1.1. Constitutional Foundations and the Normative Reconfiguration of the Minimun 

Marriage Age 

Constitutional Court Decision No. 22/PUU-XV/2017 marks a pivotal development 

in the reform of Indonesia’s marriage law (Rachmatulloh & Syafiuddin, 2022). The Court 

held that the differentiated minimum marriage age for men (19) and women (16), as set out 

in Article 7(1) of Law No. 1 of 1974 on Marriage, constitutes gender-based discrimination 

and may infringe the constitutional rights of girls. In its legal reasoning, the Court went 

beyond a purely formal review and linked the issue to the protection of children’s rights, the 

rights to health and education, and the principle of equality before the law as guaranteed 

under Articles 27(1) and 28B(2) of the 1945 Constitution of the Republic of Indonesia 

(Eddyono, 2018). 

The Court’s approach reflects a shift from deference to legislative policy choices 

toward a rights-oriented model of constitutional review (Laksono et al., 2016). Jimly 

Asshiddiqie argues that, in a democratic rule-of-law state, the Constitutional Court should 

not confine itself to assessing the legislature’s policy preferences; rather, it must ensure that 

statutory choices do not undermine constitutional rights, particularly those of vulnerable 

groups such as children and women (Ilhami, 2020). Accordingly, Decision No. 22/PUU-

XV/2017 operates as a constitutional correction to marriage-law policy that was increasingly 

viewed as inconsistent with evolving standards of justice and human-rights protection. 

In response, the legislature enacted Law No. 16 of 2019 amending Law No. 1 of 1974, 

equalizing the minimum marriage age at 19 years for both men and women. Normatively, 

this amendment aims to eliminate gender discrimination, prevent child marriage, and align 

Indonesia’s marriage law with the Child Protection framework under Law No. 35 of 2014 

and with Indonesia’s international commitments, particularly the Convention on the Rights 

of the Child (CRC) (Barnett et al., 2024). From a policy-oriented legal perspective, raising the 

minimum marriage age represents a state response to empirical evidence linking child 

marriage to heightened risks of maternal and infant mortality, lower educational attainment, 

and increased socioeconomic vulnerability. Maria Farida Indrati emphasizes that such 

legislative change should be understood as an instrument of social engineering designed to 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
474  

 

achieve broader protective objectives; however, its effectiveness ultimately depends on 

implementation design and institutional support (Faiz & Aura Publishing, 2018). 

 
1.2. Empirical Dynamics of Marriage Dispensation Following the Reform of the 
Minimun Marriage Age 
 

The empirical findings of this study demonstrate that the normative reform 

introduced through Law No. 16 of 2019 has not automatically reduced the practice of child 

marriage. On the contrary, there has been a significant increase in applications for marriage 

dispensation before the Malang Religious Court following the enactment of the law 

(Rachmatulloh & Syafiuddin, 2022). Marriage dispensation, which is legally intended as an 

exception applicable only in highly urgent circumstances, has instead become the primary 

mechanism through which the new legal standard is accommodated within largely unchanged 

social realities. Data from the Malang Religious Court indicate a sharp rise in marriage 

dispensation applications over the past five years, particularly after the revision of the 

minimum marriage age. 

Table 1.  
Trends in Marriage Dispensation Applications at the Malang Religious Court (2017-

2021) 
 

Year Jumlah 
Permohonan 

Dikabulkan Ditolak Keterangan 

2017 ±32 cases Predominantly 
granted 

Very few Pre – 
Constitutional 
Court Decision 

2018 ±38 cases Predominantly 
granted 

Very few Pre – 
Constitutional 
Court Decision 

2019 47 cases Majority 
granted 

Minor Transition 
Period 

2020 140 cases Majority 
granted 

Minor Post – Law No. 
16 of 2019 

2021 >150 cases Majority 
granted 

Minor Continuing 
upward trend 

Source: Malang Religious Court; Research Report of LP2M Maulana Malik Ibrahim Malang (2022). 
 

The table indicates that, prior to the reform of the minimum marriage age, the number 

of marriage dispensation applications remained relatively low and stable. Following the 

enactment of Law No. 16 of 2019, however, the number of applications increased by nearly 

threefold within a single year. This surge was not incidental; it persisted into the subsequent 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
475  

 

year, suggesting a structural pattern rather than a temporary fluctuation. Visually, the trend 

exhibits a clear turning point in 2020, the initial period of implementing Law No. 16 of 2019. 

The trend line is relatively flat in the pre-reform period but rises sharply after the reform, 

indicating that marriage dispensation has shifted from an exceptional, case-specific remedy 

to an adaptive mechanism through which actors accommodate the new legal standard. 

1.3. Legal System Analysis: Misalignment among Legal Substance, Institutional 

Structure and Legal Culture 

The phenomenon of increasing marriage dispensation cases following the reform of 

the minimum marriage age can be comprehensively explained through Lawrence M. 

Friedman’s legal system theory. Friedman argues that the effectiveness of law depends on 

the alignment of three core elements: legal substance, legal structure, and legal culture. While 

the enactment of Law No. 16 of 2019 has altered the legal substance by raising and equalizing 

the minimum marriage age, this normative change has not been accompanied by 

corresponding transformations in the institutional structure and legal culture (Arifah & 

Fidhayanti, 2019). 

From a structural perspective, the marriage dispensation mechanism remains entirely 

within the jurisdiction of the Religious Courts, without the support of a dedicated supervisory 

body or systematic cross-sectoral coordination with child protection agencies, health 

authorities, or other social institutions. As a result, judges tend to adjudicate marriage 

dispensation cases as isolated individual matters rather than as part of a broader child-

protection policy framework (Fadhli et al., n.d.). 

From the standpoint of legal culture, society continues to perceive early marriage as a 

pragmatic solution to social problems, particularly premarital pregnancy and moral or familial 

pressure. Interviews with judges of the Malang Religious Court indicate that the most 

dominant grounds for dispensation petitions are premarital pregnancy (Karima et al., 2023), 

concerns over social stigma, and family pressure. In such circumstances, judges often face a 

dilemma between enforcing child-protection norms and resolving social problems perceived 

as urgent. Satjipto Rahardjo emphasizes that law in practice never operates in isolation from 

social reality; rather, it frequently “negotiates” with that reality. Consequently, judicial 

decisions tend to reflect compromises between normative ideals and social demands. In the 

context of marriage dispensation, this compromise often prioritizes short-term problem-

solving at the expense of long-term child-protection objectives (Sari, 2022). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
476  

 

Beyond Friedman’s framework, this phenomenon can also be understood through the 

concept of regulatory displacement advanced by Franz and Keebet von Benda-Beckmann. 

This concept explains that legal restrictions unaccompanied by robust control mechanisms 

do not eliminate prohibited behavior, but instead redirect it into alternative forms that remain 

legally permissible. In Indonesia, raising the minimum marriage age has not eradicated child 

marriage; rather, it has redirected the practice into the legally sanctioned channel of marriage 

dispensation (Aghbari et al., 2024). In this sense, dispensation functions as a legal safety valve, 

allowing the new norm to be socially accommodated without fundamentally altering existing 

practices. Consequently, law operates less as an instrument of social transformation and more 

as a mechanism for adapting to cultural resistance (Fitria, 2020). 

These findings are consistent with prior studies. Septarini demonstrates that, following 

Constitutional Court Decision No. 22/PUU-XV/2017, marriage dispensation has tended to 

become normalized within Religious Court practice (Novarisa & Kusmawaningsih, 2023). 

Satria similarly finds that judges frequently rely on considerations of social expediency 

(maslahah) to justify granting dispensations, often without a thorough assessment of the long-

term consequences for children (Prabowo, 2013). At the international level, UNICEF (2020) 

reports that countries which raise the minimum marriage age without tightening exemption 

mechanisms often experience increased reliance on judicial authorization or dispensation. 

This evidence suggests that marriage dispensation is not merely a local anomaly, but part of 

a broader structural challenge in the design and implementation of child-protection policies. 

2. Structural Weaknesses, Judicial Discretion and the Limits of the Effectiveness of 

Constitutional Court Decisions 

The reform of Indonesia’s minimum marriage age through Constitutional Court 

Decision No. 22/PUU-XV/2017 and the subsequent enactment of Law No. 16 of 2019 

represents a notable normative advance in strengthening child protection and eliminating 

gender-based discrimination (Rohman, 2024). As demonstrated in the preceding discussion, 

however, normative change has not automatically translated into substantive effectiveness in 

practice. The significant rise in marriage dispensation petitions before the Malang Religious 

Court indicates that the reform has encountered serious structural and institutional 

constraints. This section examines those constraints within the broader architecture of 

Indonesia’s marriage law system. 

A central factor limiting the practical effectiveness of Decision No. 22/PUU-XV/2017 

lies in the Constitutional Court’s role as a negative legislator. Under Article 24C of the 1945 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
477  

 

Constitution, the Court is empowered to review statutes against the Constitution and to 

invalidate provisions that are unconstitutional. This authority is corrective rather than 

constructive: the Court may strike down discriminatory norms, but it does not design 

replacement rules or detailed implementation mechanisms (MacMillan et al., 2013). In 

Decision No. 22/PUU-XV/2017, the Court held that the differentiated minimum marriage 

age for men and women was discriminatory and violated the principles of equality before the 

law and children’s rights. Yet it did not directly formulate substitute provisions or an 

operational enforcement framework, instead leaving the technical design to the legislature 

(Gunawan et al., 2023). 

The implications of this institutional limitation are evident in Law No. 16 of 2019. 

Although the law equalizes the minimum marriage age at 19 for both men and women, its 

regulation of marriage dispensation remains broadly framed. Article 7(2) requires only “very 

urgent reasons” supported by “sufficient evidence,” without articulating clear operational 

criteria. This open-textured formulation creates a wide space for judicial interpretation, 

thereby expanding the scope of discretion available to Religious Court judges when assessing 

and deciding dispensation petitions (Ilhami, 2020). 

In the context of marriage law, such broad discretion has direct consequences for legal 

consistency and predictability. Maria Farida Indrati cautions that statutory norms lacking 

implementing guidelines are prone to generating disparities across decisions and uneven 

application. Empirical findings from the Malang Religious Court suggest that almost all 

dispensation petitions are granted, even when the underlying reasons are relatively 

standardized and do not necessarily meet the “very urgent” threshold when assessed through 

the lens of the child’s best interests (Bachri, 2021). Beyond normative ambiguity, the reform’s 

limited effectiveness is also shaped by the absence of dedicated enforcement or oversight 

institutions integrated into the dispensation process. In Indonesia, marriage dispensations 

are adjudicated entirely within the Religious Courts, without binding coordination 

requirements involving child protection agencies, health services, or other relevant social 

institutions. This institutional gap is particularly consequential given that Law No. 35 of 2014 

on Child Protection explicitly obliges both the state and parents to prevent marriage at a 

child’s age (Alifa et al., 2023). 

The lack of cross-sectoral coordination contributes to dispensation decisions that are 

highly case-specific and fragmented. Judges tend to rely primarily on statements from parents 

and prospective spouses, whereas reproductive health concerns, psychological readiness, and 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
478  

 

long-term social consequences are seldom assessed in a comprehensive manner. National-

level practice, as reflected in data from the Directorate General of the Religious Courts 

(Badilag) of the Supreme Court, further suggests that recommendations from health 

professionals or child protection bodies are not mandatory and do not decisively shape 

judicial outcomes. As a result, the child-protection objectives underlying the reform may be 

diluted at the implementation stage (Andar Yuni, 2021). 

Another structural constraint arises from the voluntary (non-contentious) nature of 

marriage dispensation proceedings, it because dispensations are processed as petitions rather 

than disputes, there is typically no opposing party to challenge the applicant’s narrative or to 

introduce countervailing arguments (Almeida et al., 2017). This procedural structure tends 

to produce one-directional hearings with limited substantive contestation. Judges may 

therefore concentrate on formal evidentiary sufficiency rather than critically evaluating the 

long-term implications of underage marriage. 

In practice at the Malang Religious Court, this procedural setting encourages a 

pragmatic orientation. Reasons such as premarital pregnancy, family pressure, and concerns 

over social stigma are frequently treated as sufficient to satisfy the “very urgent” requirement. 

Judges are thereby placed in a recurring dilemma: whether to uphold the protective intent of 

the minimum age policy or to address social problems perceived as urgent by families and 

communities. In many cases, short-term conflict resolution appears to take precedence over 

preventing long-term harm to children. Badilag data reinforce this pattern, indicating that the 

national grant rate for dispensations remains very high even after the enactment of Law No. 

16 of 2019. This suggests that judicial discretion has consolidated into a permissive 

institutional practice, where dispensation is no longer treated as an exceptional remedy but 

increasingly as a routine legal avenue relied upon by the public. 

This trend also reflects a broader institutional shift whereby Religious Courts become 

an arena for resolving social problems that should, in principle, be addressed through 

preventive public policy. Premarital pregnancy, poverty, limited access to sexual education, 

and weak family supervision are structural social issues that cannot be effectively resolved 

through judicial decisions alone. Yet, in practice, Religious Courts are compelled to manage 

these issues through the dispensation mechanism. Consequently, the court’s function may 

shift from enforcing the minimum marriage age norm to accommodating prevailing social 

realities (Banepa, 2017). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
479  

 

A further factor weakening the reform’s effectiveness is the expanded category of 

dispensation applicants under Law No. 16 of 2019. By allowing parents of the male and/or 

female party to submit petitions, access to the dispensation mechanism becomes broader. 

While this expansion is normatively framed as enhancing access to justice, in practice it may 

increase the opportunities for deviation from the minimum age rule. Prior studies indicate 

that easier access to dispensations encourages parents to treat the mechanism as a lawful 

solution to family and social pressures (Bukido et al., 2022; Fadhli et al., n.d.). Septarini and 

Satria, for example, observe that parents often perceive dispensation as a relatively quick and 

legally secure pathway, particularly in cases involving premarital pregnancy. This supports 

the conclusion that rising dispensation rates are driven not only by social and cultural factors, 

but also by a legal design that leaves substantial room for exceptions. 

Taken together, these findings indicate that the limited effectiveness of Constitutional 

Court Decision No. 22/PUU-XV/2017 and Law No. 16 of 2019 stems from a combination 

of normative, structural, and procedural weaknesses. The reform has improved the substance 

of the law by strengthening child protection and eliminating gender discrimination, but it has 

not been matched by stronger oversight structures, clearer procedural standards, or 

meaningful shifts in legal culture. As a consequence, the objectives of child protection and 

the prevention of underage marriage have not yet been achieved optimally in practice. 

 

CONCLUSION  

Overall, the findings of this study reveal an implementation gap between the normative 

objectives of legal reform and the realities of judicial practice. The post-reform framework 

following Constitutional Court Decision No. 22/PUU-XV/2017 and the enactment of Law 

No. 16 of 2019 has strengthened child-protection standards and eliminated discriminatory 

differentiation in the minimum marriage age. Empirical evidence from the Malang Religious 

Court, however, demonstrates that raising the minimum marriage age has not directly 

reduced child marriage practices; instead, it has redirected them toward the mechanism of 

marriage dispensation, which has exhibited an upward trend. This condition indicates that 

the success of legal reform cannot be assessed solely on the basis of improved normative 

standards, but must also be evaluated in terms of the law’s capacity to shape legal behavior 

and to restrain exception-based practices at the level of implementation. 

From an institutional perspective, the study indicates that weak operational guidelines 

for marriage dispensation, the absence of cross-sectoral coordination in child protection, the 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
480  

 

voluntary (non-contentious) nature of dispensation proceedings, and the breadth of judicial 

discretion have collectively produced a permissive pattern of adjudication. As a result, 

marriage dispensation has shifted from an extraordinary exception into a relatively routine 

legal procedure. Building on these findings, the concluding section and policy 

recommendations will outline the principal implications of this study and propose more 

calibrated normative and institutional measures—ranging from regulatory refinement and 

stricter judicial guidelines to enhanced inter-agency coordination—to ensure that child 

protection objectives and the prevention of underage marriage are realized more effectively 

and sustainably. 

  



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
481  

 

BIBLIOGRAPHY 

Adawiyah, R. (2022). Analisis Batas Usia Perkawinan Pada UU No. 16 Tahun 2019 atas 
Perubahan UU No. 1 Tahun 1974 Tentang Perkawinan (Studi Terhadap Pandangan 
Ilmuan Kota Padang tentang Perubahan Batas Usia Perkawinan). Hukum Islam, 21(2), 
Article 2. https://doi.org/10.24014/jhi.v21i2.11711 

Aghbari, F. A., Hassan, M. S., Mamari, S. A., & Musa, N. (2024). Rights of Women in the 
Establishment and Dissolution of Marriage in Oman: Between CEDAW and Sharia 

Perspective. Legality : Jurnal Ilmiah Hukum, 32(1), Article 1. 
https://doi.org/10.22219/ljih.v32i1.31493 

Alifa, H. L., Sodiqin, A., & Ambarayadi, B. (2023). Interreligious Marriages In Indonesia: 
From Legal Disharmony to Legal Conflict. Justicia Islamica, 20(2), 193–214. 
https://doi.org/10.21154/justicia.v20i2.5922 

Almeida, W. de J. B. de, Oliveira, É. de, & Wang, Y. (2017). The limitations of the hague 
convention to solve conflicts arising out of international child kidnapping. Revista 
Brasileira de Direito, 13(2), 215–231. https://doi.org/10.18256/2238-
0604/revistadedireito.v13n2p215-231 

Andar Yuni, L. (2021). Analysis of The Emergency Reasons in The Application of Marriage 
Dispensation at The Tenggarong Religious Court. Samarah: Jurnal Hukum Keluarga 
Dan Hukum Islam, 5(2), 976. https://doi.org/10.22373/sjhk.v5i2.9135 

Arifah, R. N., & Fidhayanti, D. (2019). Efektifitas Putusan MK Nomor: 64-X/2012 Terhadap 
Rahasia Bank Atas Harta Bersama Pasca Perceraian Pada Perbankan di Jawa timur 
[Research]. https://www.mkri.id/index.php?page=download.Penelitian&id=98 

Bachri, S. (2021). Ratio Decidendi Of Religious Court Judges On Rejection Of Applications 

For Interfaith Marriage Prevention. Istinbath : Jurnal Hukum, 18(1), Article 1. 
https://doi.org/10.32332/istinbath.v18i1.3018 

Banepa, A. (2017). GAMBARAN FAKTOR-FAKTOR YANG MEMPENGARUHI 
KEHAMILAN REMAJA USIA 14-19 TAHUN DI KELURAHAN BAKUNASE 
WILAYAH KERJA PUSKESMAS BAKUNASE. CHMK NURSING 
SCIENTIFIC JOURNAL, 1(2), Article 2. http://cyber-
chmk.net/ojs/index.php/ners/article/view/154 

Barnett, A., Kaye, M., & Weiner, M. (2024). The 2024 Forum on Domestic Violence and the 
Hague Abduction Convention. International Journal of Law, Policy and the Family, 38(1), 
ebae021. https://doi.org/10.1093/lawfam/ebae021 

Bhat, P. I. (2020). Qualitative Legal Research: A Methodological Discourse. In P. I. Bhat 
(Ed.), Idea and Methods of Legal Research (p. 0). Oxford University Press. 
https://doi.org/10.1093/oso/9780199493098.003.0012 

Bukido, R., Harun, N., Gunawan, E., & Mantu, R. (2022). Harmonization of Customary and 
Islamic Law in the Gama Tradition of the Muslim Mongondow Community of 

North Sulawesi. Ijtihad : Jurnal Wacana Hukum Islam dan Kemanusiaan, 22(2), Article 2. 
https://doi.org/10.18326/ijtihad.v22i2.239-254 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
482  

 

Chong, F. H. L. (2021). Enhancing trust through digital Islamic finance and blockchain 
technology. Qualitative Research in Financial Markets, 13(3), 328–341. 
https://doi.org/10.1108/QRFM-05-2020-0076 

Dubber, M. D. (2014). Critical Analysis of Law: Interdisciplinarity, Contextuality, and the Future of 
Legal Studies (SSRN Scholarly Paper No. 2385656). 
https://doi.org/10.2139/ssrn.2385656 

Eddyono, L. W. (2018). The Constitutional Court and Consolidation of Democracy in 
Indonesia. Jurnal Konstitusi, 15(1), 1. https://doi.org/10.31078/jk1511 

Epstein, L., Martin, A. D., Epstein, L., & Martin, A. D. (2014). An Introduction to Empirical 
Legal Research. Oxford University Press. 

Fadhli, A., Rahmiati, R., Fathur, R., & Ramadhan, J. (n.d.). Politik Hukum Dispensasi Kawin: 
Membatasi Perkawinan Anak melalui Politik Batas Usia | Al-Qisthu: Jurnal Kajian Ilmu-
Ilmu Hukum. 20(2). https://doi.org/10.32694/qst.v20i2.1560 

Faiz, P. M., & Aura Publishing (Eds). (2018). Serviam: Pengabdian dan pemikiran hakim konstitusi 
Maria Farida Indrati (Cetakan I). Aura Publishing. 

Fatakh, A. (2022). Kekerasan Psikis oleh Istri Terhadap Suami Perspektif Hukum Islam dan 
Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2024 Tentang Penghapusan Kekerasan Dalam 

Rumah Tangga. Mahkamah : Jurnal Kajian Hukum Islam, 7(2), Article 2. 
https://doi.org/10.24235/mahkamah.v7i2.11084 

Fitria, I. (2020). Recognizing Adat Law: Problems and Challenges in Modern Law System in 
Indonesia. The Indonesian Journal of International Clinical Legal Education, 2(4), Article 4. 
https://doi.org/10.15294/ijicle.v2i4.43154 

Gunawan, F. A., Qurbani, I. D., & Anshari, T. (2023). Tinjauan Yuridis Ratio Legis Syarat 
Usia Minumum Perkawinan Paska Putusan Mahkamah Konstitusi Nomor 22/PUU-
XV/2017. Media Iuris, 6(1), Article 1. https://doi.org/10.20473/mi.v6i1.40285 

Hussin, M. N. M., Arifah, R. N., Aisyah, S., Daud, M. Z., & Samah, M. (2025). Local Wisdom 
and Gender Equality in Joint Property Division: An Islamic Legal Perspective from 
Malaysia. De Jure: Jurnal Hukum Dan Syar’iah, 17(2), Article 2. 
https://doi.org/10.18860/j-fsh.v17i2.31562 

Ibrahim, J. (n.d.). Teori dan Metode Penelitian Hukum Normatif. Retrieved 19 March 2024, from 
https://opac.perpusnas.go.id/DetailOpac.aspx?id=414215 

Ilhami, H. (2020). Relevansi Putusan Mahkamah Konstitusi Nomor 22/PUU-XV/2017 
dalam Upaya Mencegah Perkawinan Usia Anak. Jurnal Konstitusi, 17(2), Article 2. 
https://doi.org/10.31078/jk1723 

Karima, A., Rahma, N. L., Kasdi, A., & Nubahai, L. (2023). Kepentingan terbaik Anak 
Pemohon Dispensasi Pernikahan Dalam Penafsiran Hukum Oleh Hakim. Al-
Syakhsiyyah: Journal of Law & Family Studies, 5(2), Article 2. 
https://doi.org/10.21154/syakhsiyyah.v5i2.7082 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
483  

 

Laksono, F., Wijayanti, W., Triningsih, A., & Mardiya, N. Q. (2016). Implikasi dan 
Implementasi Putusan Mahkamah Konstitusi Nomor 5/Puu-X/2012 tentang SbI 
atau RSbI. Jurnal Konstitusi, 10(4), Article 4. https://doi.org/10.31078/jk1048 

MacMillan, H. L., Wathen, C. N., & Varcoe, C. M. (2013). Intimate Partner Violence in the 
Family: Considerations for Children’s Safety. Child Abuse & Neglect, 37(12), 1186–
1191. https://doi.org/10.1016/j.chiabu.2013.05.005 

Novarisa, S., & Kusmawaningsih, S. (2023). Disepensasi Perkawinan di Bawah Umur Pasca 
Undang-Undang Nomor 16 Tahun 2019 di Kota Lubuklinggau. Usroh: Jurnal Hukum 
Keluarga Islam, 7(2), 73–91. https://doi.org/10.19109/ujhki.v7i2.20496 

Prabowo, B. A. (2013). Pertimbangan Hakim dalam Penetapan Dispensasi Perkawinan Dini 
Akibat Hamil di Luar Nikah pada Pengadilan Agama Bantul. Jurnal Hukum IUS 
QUIA IUSTUM, 20(2), Article 2. https://doi.org/10.20885/iustum.vol20.iss2.art7 

Rachmatulloh, M. A., & Syafiuddin, C. (2022). Praktik Permohonan Dispensasi Kawin di 
Pengadilan (Studi Peraturan Mahkamah Agung Nomor 5 Tahun 2019). Jurnal Al-
Qadau: Peradilan dan Hukum Keluarga Islam, 9(1), 1–15. https://doi.org/10.24252/al-
qadau.v9i1.23752 

Rohman, M. F. (2024). Women’s Rights in Marriage Perspective Maqashid Al Usrah 
Jamaluddin Athiyah. Indonesian Interdisciplinary Journal of Sharia Economics (IIJSE), 7(2). 

Salim, E. F., Judiasih, S. D., & Yuanitasari, D. (2021). Persamaan Syarat Usia Perkawinan 
Sebagai Wujud Kesetaraan Gender Dalam Meminimalisir Perkawinan Bawah Umur 
di Indoensia. ACTA DIURNAL Jurnal Ilmu Hukum Kenotariatan, 5(1), Article 1. 
https://doi.org/10.23920/acta.v5i1.519 

Sari, R. I. (2022). Penetapan Dispensasi Kawin Oleh Hakim Ditinjau Dari Perspektif Hukum 
Perlindungan Anak (Studi Kasus Di Pengadilan Agama Kabupaten Malang). 
http://repository.unisma.ac.id/handle/123456789/4335 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

▪ Hak Kekayaan Intelektual (HKI) sebagai Objek 
Jaminan Pembiayaan dalam Perspektif Hukum 
Ekonomi Syariah 

▪ Konsep Kafa’ah dalam Prespektif Imam Malik dan 
Imam Syafi’i: Analisis Metodologi Ushul Fikih 

▪ Peran Istri sebagai Pencari Nafkah dan Dampaknya 
terhadap Keutuhan Rumah Tangga Perspektif Islam 

▪ Implikasi Normatif dan Sosial Perjanjian Pra-Nikah 
Perspektif Hukum Keluarga Islam di Indonesia 

▪ Konsep Nabawi dalam Membangun Keharmonisan 
Rumah Tangga 

▪ The Boycott of Israeli Products From The 
Perspective Of Sadz Al-Dzarai’: A Normative 
Analysis Within Islamic Law 

▪ Implementation of The Wakalah Bil Ujroh Contract 
in Financing Products at Islamic Financial 
Institutions 

▪ Analysis of Legal Policy Implementation Against 
Perpetrators of Child Bullying 

▪ Deconstructing Mu’asyarah Bi Al-Ma’ruf: Toward A 
Gender-Just Framework of Islamic Family Law 

▪ Kafa’ah dalam Perkawinan Perspektif Maqasid Al-
Syari’ah (Studi Kasus pada Pesantren Darul Ma’sum dan 
Yayasan Darussalam Kabupaten Probolinggo) 

▪ Eksistensi dan Perkembangan Kelembagaan Hukum 
Islam di Indonesia 

▪ Perlindungan Hukum terhadap Fenomena 
Perkawinan Siri Dibawah Umur tanpa Wali di 
Kabupaten Lumajang 

▪ From Formal Validity to Ethical Accountability: 
Good Faith in Sharia Electronic Contracts Under 
Indonesian Law 

▪ The Genealogy of Taqnin Al-Ahkam And Its Initial 
Implementation In The Ottoman Empire 

▪ Legal Protection for Parties When MPD Fails to 
Collect Notarial Protocols 

▪ Raising the Marriage Age, Raising Dispensations? 
Evidence From the Malang Religious Court After 
Constitutional Court Decision no. 22/PUU-
XV/2017 

▪ Review of Islamic Law and Law no. 1 of 1974 and 
Constitutional Court Decision no. 46/PUU-
VIII/2010 Concerning Siri Marriage Law: The 
Position of Wives, Children And Property 

▪ Juridical Review of Marriage Contracts For 
Pregnant Women: Harmonizing Islamic Law And 
Indonesian National Law On Lineage And Child 
Protection 

▪ Sharia Economic Law on The Growth of Micro, 
Small, And Medium Enterprises (UMKM) In The 
Digital Era 

 

 

  

E d i s i :  V o l u m e  9  N o m o r   2 
J u l i   -   D e s e m b e r  2 0 2 5 



 

H a k a m 

Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 
e-ISSN : 25808052  |  p-ISSN : 2829-5803 
 
DOI: https://doi.org/10.33650/jhi 
 
 
 

Volume 9 Nomor 2, Juli – Desember 2025 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Editorial Office: 
 
Program Studi Hukum Keluarga (Ahwal Syakhshiyah) 
Fakultas Agama Islam Universitas Nurul Jadid,  
Paiton, Probolinggo, Jawa Timur, Indonesia 67291.  
Telepon: 0888 30 78899, Hp: 082232108969 
Email: hukumkeluarga.fai@unuja.ac.id 
Website: https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam/index   

https://doi.org/10.33650/jhi
https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam/index


H a k a m 
Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 
 
Editor In Chief 
Muhammad Zainuddin Sunarto, Sinta ID 6116528, Universitas Nurul Jadid, 
Probolinggo, Indonesia 

 
Editorial Board 
Daniel Fernandez Kranz, Scopus ID 12797471200, Instituto de Empresa 
University, Segovia, Spain, Spain 
Mohammad Fadel, Scopus ID 39261404000, University of Toronto, Canada, 
Canada 
Joana Salifu Yendork, Scopus ID 56328263000, University of Ghana, Ghana, 
Ghana 
Siti Muna Hayati, Scopus ID, UIN Sunan Kalijogo Yogyakarta 
Slawa Rokicki, Scopus ID 56404564000, University College Dublin, Ireland, 
Ireland 
Khoirul Hidayah, Scopus ID 57203353119, Universitas Islam Negeri Maulana 
Malik, Malang, Indonesia 
Akhmad Farid Mawardi Sufyan, Scopus ID 57266242300, Institut Agama 
Islam Negeri Madura, Pamekasan, Indonesia 
Zakiyatul Ulya, Scopus ID 57218455431, Universitas Islam Negeri Sunan 
Ampel Surabaya, Indonesia 
 

Reviewers 
Ewa Batyra, Scopus ID 57192590667, The Max Planck Institute for 
Demographic Research, Germany, Germany 
Elizabeth Agey, Scopus ID 57204005122, University of California Santa 
Barbara, United States of America, United States 
Olympia L.K. Campbell, Scopus ID 57221476734, Institute For Advanced 
Study in Toulouse, France, France 
Xiangming Fang, Scopus ID 36339202800, China Agricultural University, 
Beijing, China, China 
Rihab Grassa, Scopus ID 55505935200, Manouba University, Tunisia, Tunisia 
Junghua Hung, Scopus ID 8574630700, National Central University, Taoyuan, 
Taiwan, Taiwan, Province of China 
Rüdiger Lohlker, Scopus ID 6506783480, Northwest University, Xi'an, China, 
China 
Marco Alfano, Scopus ID 57527411400, University College London, United 
kingdom, United Kingdom 



Dhofir Catur Bashori, Scopus ID, Universitas Muhammadiyah Jember, 
Indonesia 
Muslihun -, Scopus ID, Institut KH Abdul Chalim Pacet Mojokerto, Indonesia 
Siti Khoirotul Ula, Scopus ID, Universitas Islam Negeri Sayyid Ali 
Rahmatullah Tulungagung, Indonesia 
Nur Lailatul Musyafa’ah, Scopus ID 57353220700, Universitas Islam Negeri 
Sunan Ampel Surabaya, Indonesia 
 
 

English Language Advisor 
Achmad Naufal Irsyadi, Sinta ID 6704870, Universitas Nurul Jadid, 
Probolinggo, Indonesia 
 

Layouter 
Faizul Mubarok, Universitas Nurul Jadid, Probolinggo, Indonesia 
  



H a k a m 
Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 
 

Table of Content 
 

1 HAK KEKAYAAN INTELEKTUAL (HKI) SEBAGAI OBJEK 
JAMINAN PEMBIAYAAN DALAM PERSPEKTIF HUKUM 
EKONOMI SYARIAH 
Diding Jalaludin, Piqi Rizki Padhilah, Umar Rojikin, Muhamad Kholi, 
Tatang Astarudin 
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

181 – 194 

2 PERAN ISTRI SEBAGAI PENCARI NAFKAH DAN DAMPAKNYA 
TERHADAP KEUTUHAN RUMAH TANGGA PERSPEKTIF ISLAM 
Muhammad Shidqi Pribadi, Teguh dwi cahyadi 
Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i Jember 

195 – 211 

3 KONSEP NABAWI DALAM MEMBANGUN KEHARMONISAN 
RUMAH TANGGA 
Muhammad Fathur Rachman Imanda, Winning Son Ashari  
Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i Jember 

212 – 227 

4 IMPLEMENTATION OF THE WAKALAH BIL UJROH CONTRACT 
IN FINANCING PRODUCTS AT ISLAMIC FINANCIAL 
INSTITUTIONS 
Muhammad Fikri Auliaurrahman  
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

228 – 242 

5 DECONSTRUCTING MU’ASYARAH BI AL-MA’RUF: TOWARD A 
GENDER-JUST FRAMEWORK OF ISLAMIC FAMILY LAW 
Lina Nur Anisa 
Institut Agama Islam Ngawi 

243 – 266 

6 EKSISTENSI DAN PERKEMBANGAN KELEMBAGAAN HUKUM 
ISLAM DI INDONESIA 
Hasbi Umar, Husin Bafadhal, Reza Rahmatullah 
Universitas Islam Negeri Sulthan Thaha Saifuddin Jambi 

267 – 278 

7 FROM FORMAL VALIDITY TO ETHICAL ACCOUNTABILITY: 
GOOD FAITH IN SHARIA ELECTRONIC CONTRACTS UNDER 
INDONESIAN LAW 
Sigit Nurhadi Nugraha, Abdul Rachmad Budiono, Budi Santoso, Rachmi 
Sulistyarini  
Fakultas Hukum Universitas Brawijaya, Malang, Indonesia 

279 – 303 

8 LEGAL PROTECTION FOR PARTIES WHEN MPD FAILS TO 
COLLECT NOTARIAL PROTOCOLS 
Adinda Mellinia Aurel, Herlindah, Imam Rahmat Sjafi’i 
Universitas Brawijaya Malang, Indonesia 

304 – 326 

9 REVIEW OF ISLAMIC LAW AND LAW NO. 1 OF 1974 AND 
CONSTITUTIONAL COURT DECISION NO. 46/PUU-VIII/2010 
CONCERNING SIRI MARRIAGE LAW: THE POSITION OF WIVES, 
CHILDREN AND PROPERTY 
Syaiful Bakri, Muhammad Abrori  
Sekolah Tinggi Ilmu Syari’ah Darul Falah Bondowoso 

327 – 341 

10 SHARIA ECONOMIC LAW ON THE GROWTH OF MICRO, SMALL, 
AND MEDIUM ENTERPRISES (UMKM) IN THE DIGITAL ERA 

342 – 355 



Meisa Nur Safitri, Nabila Nurkhafiah, Siti Nurzihan, Afifaturrohmaniyah 
Universitas Islam Negri Sultan Maulana Hasanudin Banten, Indonesia 

11 KONSEP KAFA’AH DALAM PRESPEKTIF IMAM MALIK DAN 
IMAM SYAFI’I: ANALISIS METODOLOGI USHUL FIKIH  
Nailil Maziyati, Luthfiyah 
Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang, Indonesia 

356 – 375 

12 IMPLIKASI NORMATIF DAN SOSIAL PERJANJIAN PRA-NIKAH 
PERSPEKTIF HUKUM KELUARGA ISLAM DI INDONESIA  
Suwito, Didit Darmawan, Saidah Fiddaroini Harun, Risma A’limathus 
Zuriah 
Universitas Sunan Giri Surabaya, Indonesia 

376 – 394 

13 THE BOYCOTT OF ISRAELI PRODUCTS FROM THE 
PERSPECTIVE OF SADZ AL-DZARAI’: A NORMATIVE ANALYSIS 
WITHIN ISLAMIC LAW 
Ai Samrotul Fauziah 
UIN Sunan Gunung Djati Bandung 

395 – 407 

14 ANALYSIS OF LEGAL POLICY IMPLEMENTATION AGAINST 
PERPETRATORS OF CHILD BULLYING  
Sulistina, Amilia Putri Kartika Sari, Efrilia Yusri, Arindy Sri Musdalifah 
Universitas Nurul Jadid Paiton Probolinggo, Indonesia 

408 – 424 

15 KAFA’AH DALAM PERKAWINAN PERSPEKTIF MAQASID AL-
SYARI’AH (Studi Kasus pada Pesantren Darul Ma’sum dan Yayasan 
Darussalam Kabupaten Probolinggo) 
Muhamad Agus Salim, Fauziyah Putri Meilinda  
Institut Ahmad Dahlan Probolinggo, Indonesia 

425 – 439 

16 PERLINDUNGAN HUKUM TERHADAP FENOMENA 
PERKAWINAN SIRI DIBAWAH UMUR TANPA WALI DI 
KABUPATEN LUMAJANG 
Uswatun Hasanah, Fauziyah Putri Meilinda  
Institut Ahmad Dahlan Probolinggo 

440 – 453 

17 THE GENEALOGY OF TAQNĪN AL-AHKĀM AND ITS INITIAL 
IMPLEMENTATION IN THE OTTOMAN EMPIRE 
Alby Labib Halbana Bunyamin, Abdul Mufti Albasyari   
UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia; Institut Nahdlatul Ulama 
Ciamis, Indonesia 

454 – 468 

18 RAISING THE MARRIAGE AGE, RAISING DISPENSATIONS? 
EVIDENCE FROM THE MALANG RELIGIOUS COURT AFTER 
CONSTITUTIONAL COURT DECISION NO. 22/PUU-XV/2017 
Risma Nur Arifah, Mohd Nurhusairi Bin Mat Hussin, Erik Sabti Rahmawati, 
Anggreani Kharimatuz Zahro 
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia; 
Universiti Malaya, Malaysia 

469 – 483 

19 JURIDICAL REVIEW OF MARRIAGE CONTRACTS FOR 
PREGNANT WOMEN: HARMONIZING ISLAMIC LAW AND 
INDONESIAN NATIONAL LAW ON LINEAGE AND CHILD 
PROTECTION 
Yurizka Syahdani Nst, Uswatun Hasanah 
Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary 
Padangsidimpuan, Indonesia 

484 – 504 

 



Hakam : Journal of Islamic Law Studies and Islamic Economic Law  
This journal is an open-access article under a CC BY-NC-SA 4.0 International License. © 2025, the author(s) 

 
Volume 9 Number 2 (December 2025) | Pages 484 – 504 

Doi: https://doi.org/10.33650/jhi.v9i2.13864  
Submitted: 9 December 2025 | Revised: 13 December 2025 | Accepted: 23 December 2025 | Published: 31 December 2025 

 
 

JURIDICAL REVIEW OF MARRIAGE CONTRACTS FOR 
PREGNANT WOMEN: HARMONIZING ISLAMIC LAW AND 
INDONESIAN NATIONAL LAW ON LINEAGE AND CHILD 

PROTECTION 
 

Yurizka Syahdani Nst1, Uswatun Hasanah2 
Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan, Indonesia 

Email: 1yurizkasyahdani17@gmail.com, 2uswatun@uinsyahada.ac.id 

 

 

ABSTRACT 

This study discusses the legal provisions regarding marriage contracts for pregnant women from the perspective 
of Islamic law and national law in Indonesia, with a focus on the validity of the contract and the status and 
rights of children born from such marriages. The method used is library research with a normative-comparative 
approach through the study of the Qur’an, hadith, Compilation of Islamic Law (KHI), Law Number 1 of 1974 
concerning Marriage, and Constitutional Court Decision Number 46/PUU-VIII/2010. The results of the study 
show that both legal systems basically allow the marriage of pregnant women in Islamic law as a form of moral 
responsibility and an effort to preserve offspring (hifz al-nasl), and national law through Article 53 of the KHI 
does not require waiting for the birth of the child, while the Constitutional Court Decision provides certainty 
of civil protection for children born out of wedlock based on biological evidence. This study fills a gap in the 
literature, which rarely conducts normative comparative analyses between Islamic law and constitutional 
jurisprudence regarding the implications of a child’s status. The main contribution of this research is to offer 
an interpretive harmonization framework that integrates biological evidence and the principle of protecting 
offspring to strengthen legal certainty and child protection. These findings have implications for 
recommendations for more coherent family law policies between religious norms and positive provisions. 

Keywords : marriage contract, pregnant women, Islamic law, national law 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini membahas ketentuan hukum mengenai akad nikah bagi wanita hamil dalam perspektif hukum 
Islam dan hukum nasional di Indonesia, dengan fokus pada keabsahan akad serta status dan hak anak yang lahir 
dari pernikahan tersebut. Metode yang digunakan adalah library research dengan pendekatan normatif-komparatif 
melalui telaah Al-Qur’an, hadis, Kompilasi Hukum Islam (KHI), Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 
tentang Perkawinan, serta Putusan Mahkamah Konstitusi Nomor 46/PUU-VIII/2010. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa kedua sistem hukum pada dasarnya memperbolehkan perkawinan wanita hamil dalam 
hukum Islam sebagai bentuk tanggung jawab moral dan upaya menjaga keturunan (hifz al-nasl), dan hukum 
nasional melalui Pasal 53 KHI tidak mengharuskan menunggu kelahiran anak, sementara Putusan MK memberi 
kepastian perlindungan keperdataan anak luar nikah berdasarkan pembuktian biologis. Studi ini mengisi 
kekosongan dalam literatur yang jarang melakukan analisis komparatif normatif antara hukum Islam dan 
yurisprudensi konstitusional terkait implikasi status anak. Kontribusi utama penelitian ini adalah menawarkan 
kerangka harmonisasi interpretatif yang mengintegrasikan bukti biologis dan prinsip perlindungan keturunan 
untuk memperkuat kepastian hukum dan perlindungan anak. Temuan ini berimplikasi pada rekomendasi 
kebijakan hukum keluarga yang lebih koheren antara norma agama dan ketentuan positif. 

Kata Kunci : akad nikah, wanita hamil, hukum Islam, hukum nasional 

Published by Islamic Faculty of Nurul Jadid University, Probolinggo, Indonesia. 
online access at https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam  
e-ISSN 2580-8052 | p-ISSN 2829-5803 

https://doi.org/10.33650/jhi.v9i2.13864
https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/hakam


Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
485  

 

INTRODUCTION 

Marriage in Islam is a binding contract between a man and a woman with the aim of 

forming a family that is sakinah (peaceful), mawaddah (loving), and rahmah (merciful) 1. 

Marriage is not merely a biological relationship, but also a means of preserving lineage (hifz 

al-nasab), honor (hifz al-‘ird), and building a dignified social order 2. However, in practice, legal 

issues arise when a woman marries while pregnant, especially if the pregnancy occurred 

outside of a valid marriage. 

In Islamic law, the validity of marriage is determined by the fulfillment of the pillars 

and requirements of marriage, such as the presence of a prospective husband, a prospective 

wife, a guardian, two witnesses, and a valid ijab qabul (marriage contract) 3. Pregnancy is not 

an obstacle to the marriage contract if it is carried out with the man who impregnated her, 

as it is considered a form of moral responsibility and an effort to correct past mistakes 4. This 

opinion is held by most scholars of the Hanafi, Maliki, Shafi’i, and Hanbali schools of 

thought 5. However, if the pregnant woman is married to another man, the scholars differ in 

their views. The Maliki school and some Hanafi scholars prohibit the marriage until the 

woman gives birth, while Abu Hanifah and some Shafi‘i scholars permit it without waiting 

for the birth, as pregnancy resulting from adultery does not affect the validity of the marriage 

contract 6. 

In Indonesia’s national legal system, this issue is indirectly regulated in Law No. 1 of 

1974 on Marriage (Marriage Law) and directly regulated in the Compilation of Islamic Law 

(KHI). Article 2 paragraph (1) of the Marriage Law states that the validity of a marriage is 

determined based on the respective religious laws 7. Based on Article 53 of the KHI, a woman 

who is pregnant out of wedlock can be married to the man who impregnated her without 

 
1 Zulfahmi Zulfahmi, “Domestic Violence (KDRT) in the Perspective of Islamic Criminal Law,” Jurnal 
Hukum Keluarga 1, no. 01 (2024): 18–25, https://doi.org/10.63731/jhk.v1i01.4. 
2 Nur Kamilia, “Childfree Marriage (Perspektif Pemikiran Maqasid Syariah Jaser Audah),” Hakam: Jurnal 
Kajian Hukum Islam Dan Hukum Ekonomi Islam 8, no. 2 (2024): 186–201, 
https://doi.org/10.33650/jhi.v8i2.8805. 
3 Pujo Pangestu and Habibi Al Amin, “Nalar Hukum Isbat Nikah Di Pengadilan Agama Kediri,” Hakam: 
Jurnal Kajian Hukum Islam Dan Hukum Ekonomi Islam 7, no. 1 (June 2023): 129–40, 
https://doi.org/10.33650/jhi.v7i1.6150. 
4 Isman Isman, Lukman S. Thahir, and Adam Adam, “Compilation of Islamic Laws Regarding Marrying 
Pregnant Women: The Case of Biau Regency, Central Sulawesi,” International Journal of Contemporary Islamic Law 
Society 5, no. 2 (2023): 1–10, https://doi.org/10.24239/ijcils.Vol5.Iss2.69. 
5 Wahbah Al-Zuhaili, Al-Fikihu Al-Islāmī Wa Adillatuhu, Juz. 10 (Beirut: Dār al-Fikr, 1984). 
6 Imam Nawawi, Al-Majmu’ Syarah Al-Muhadzab, Juz 4 (Kairo: Dar al-Hadith, 2010). 
7 Rudy Harjanto et al., “The Benefits and Challenges of Same-Religious and Interfaith Marriages,” Russian 
Law Journal 11, no. 3 (2023): 1139–50, https://doi.org/10.52783/rlj.v11i3.1509. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
486  

 

waiting for the child to be born, and the marriage contract is considered valid and does not 

need to be repeated after the child is born 8. 

On the other hand, the issue of the status of children is also an important debate. 

The status of children is directly related to the basic rights inherent to the child and is related 

to social, moral, and legal order in society. In classical fikih, children born out of wedlock 

only have a blood relationship with their mother, not with their biological father 9. However, 

Constitutional Court Decision Number 46/PUU-VIII/2010 provides the opportunity for 

children born out of wedlock to be recognized as having a civil relationship with their 

biological father, provided that the relationship can be proven validly, for example through 

DNA testing 10. Thus, national law shows a more inclusive development in protecting 

children’s rights without neglecting religious moral principles. 

Fauzi’ 11 research shows that the Shafi’i and Hanafi schools of thought allow pregnant 

women to marry, while the Maliki and Hanbali schools prohibit it until the woman has 

undergone the iddah period and repented. Article 53 of the KHI is considered a form of 

flexibility in Islamic law that aims to maintain honor, clarity of lineage, and the welfare of the 

family. Then, research by Shodiq & Arifin 12 explains that there are differences in the views 

of scholars, where some allow the marriage of pregnant women under certain conditions, 

while others require repentance first. The hadith narrated by Muslim is used as a basis for 

emphasizing the importance of maintaining lineage clarity and marriage validity. Article 53 

of the KHI is seen as providing convenience, but it still leaves issues regarding lineage status, 

inheritance rights, and its compatibility with maqasid al-shari’ah. 

Another study by Mobaroq et al. 13 concluded that Article 53 of the KHI allows 

pregnant women to marry, either to the man who impregnated them or to another man, 

without waiting for the child to be born. This view is in line with the moderate Hanafi and 

 
8 Isman, Thahir, and Adam, “Compilation of Islamic Laws Regarding Marrying Pregnant Women: The Case 
of Biau Regency, Central Sulawesi.” 
9 Zulfahmi Zulfahmi, Asrofi Asrofi, and Suroto Suroto, “A Review of Islamic Law on the Practice of" 
Tumpang Rahim" Based on Maqāsid Al-Syarī’ah and Contemporary Scholars,” MAQASIDI: Jurnal Syariah 
Dan Hukum 4, no. 2 (2024): 231–46, https://doi.org/10.47498/maqasidi.v4i2.3544. 
10 Mahkamah Konstitusi, “Putusan Mahkamah Konstitusi Nomor 46/PUU-VIII/2010 Tentang Pengakuan 
Anak Luar Nikah,” 2010. 
11 “Tinjauan Kawin Hamil Dalam Perspektif Hukum Islam,” Journal of Islamic Law Studies 3, no. 2 (2020). 
12 “Perspektif Hukum Islam Pasal 53 Tentang Pernikahan Wanita Hamil Di Luar Nikah Dan Korelasinya 
Dengan Hadits Riwayat Muslim,” Eksekusi: Jurnal Ilmu Hukum Dan Administrasi Negara 2, no. 3 (2024): 382–
95, https://doi.org/10.55606/eksekusi.v2i3.1309. 
13 “Kawin Hamil Perspektif Kompilasi Hukum Islam Dan Mazhab Fikih,” Jurnal Al-Wasith: Jurnal Studi 
Hukum Islam 10, no. 1 (2025): 15–26, https://doi.org/10.52802/wst.v10i1.1419. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
487  

 

Shafi’i schools of thought, while the Maliki and Hanbali schools prohibit the marriage of 

pregnant women until they give birth. 

Previous studies have mostly examined marriage during pregnancy only from the 

perspective of Islamic law or positive law, so there has been no normative-comparative study 

that integrates fikih texts, the Compilation of Islamic Law (KHI), Law No. 1 of 1974, and 

the jurisprudence of the Constitutional Court to formulate legal harmonization solutions and 

explain the role of biological evidence in determining the civil status of children. The novelty 

of this study lies in its difference from previous studies, which only examined marriage during 

pregnancy from the perspective of Islamic law. This study will conduct an in-depth 

comparison between Islamic law and national law in Indonesia regarding marriage during 

pregnancy, particularly concerning the validity of marriage, the status of children, and legal 

certainty, so that it is expected to provide a more comprehensive and integrative academic 

contribution. 

Based on this gap, this study formulates the main research question, namely how 

Islamic law and national law in Indonesia regulate the validity of marriage contracts for 

pregnant women; how the legal status and civil rights of children born from marriages during 

pregnancy are determined according to both legal systems, particularly in relation to 

biological evidence and Constitutional Court Decision Number 46/PUU-VIII/2010; and 

what interpretive harmonization model can be proposed to improve legal certainty and child 

protection in the context of marriage during pregnancy. 

 

RESEARCH METHOD 

This study uses library research with a normative-comparative approach 14. Through 

this method, the author analyzes various legal sources such as the Qur'an, hadith, the Islamic 

Law Book (KHI), Law Number 1 of 1974 concerning Marriage (Marriage Law), MUI Fatwa 

Number 11 of 2012, and Constitutional Court Decision Number 46/PUU-VIII/2010. 

Normative analysis in this study was conducted by examining relevant primary and secondary 

legal sources, then interpreting existing legal provisions by considering the context and 

purpose of their formation. This analysis is used to assess the legal consequences for the 

 
14 Kornelius Benuf and Muhamad Azhar, “Metodologi Penelitian Hukum Sebagai Instrumen Mengurai 
Permasalahan Hukum Kontemporer,” Jurnal Gema Keadilan 7, no. 1 (2020): 20–33, 
https://doi.org/10.14710/gk.2020.7504. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
488  

 

validity of marriage contracts and the status of children, as well as to formulate 

recommendations based on the principles of justice, legal certainty, and public interest. 

Furthermore, a comparative approach was used to examine the similarities and 

differences between Islamic law and national law, particularly in relation to legal basis, the 

validity of marriage contracts during pregnancy, the determination of a child’s status through 

biological evidence, and the protection of children’s civil rights. With these technical 

explanations and parameters, the research remains rooted in a normative-comparative 

approach but becomes more explicit in the way it examines texts and compares the position 

of Islamic law and national law regarding marriage during pregnancy 15. 

 

FINDINGS AND DISCUSSION 

Marriage Contract for Pregnant Women in Islamic Law 

A marriage contract for pregnant women is also known as a pregnant marriage, which 

is a marriage conducted with a woman who is pregnant outside of marriage, whether she is 

married to the man who impregnated her or another man 16. This term refers to a marriage 

contract conducted by a woman who is pregnant as a result of a relationship outside of 

marriage, regardless of who her future husband is. In other words, kawin hamil is a form of 

marriage in which the bride is already pregnant before the ijab qabul take place 17. 

Islamic law explains that a marriage is considered valid if it is carried out in 

accordance with the pillars and conditions stipulated in the provisions of sharia law. These 

pillars and conditions determine the validity of a legal act, particularly in the context of a 

marriage contract. With regard to the marriage of pregnant women, scholars have differing 

views 18. 

Scholars from the four schools of thought, namely Hanafi, Maliki, Shafi’i, and 

Hanbali, generally agree that marriage between a pregnant woman outside of marriage and 

the man who impregnated her is considered valid under Islamic law. Pregnancy does not 

prevent the marriage contract from being performed as long as all the pillars and conditions 

 
15 Tunggul Ansari Setia Negara, “Normative Legal Research in Indonesia: Its Originis and Approaches,” 
Audito Comparative Law Journal (ACLJ) 4, no. 1 (2023): 1–9, https://doi.org/10.22219/aclj.v4i1.24855. 
16 Isman, Thahir, and Adam, “Compilation of Islamic Laws Regarding Marrying Pregnant Women: The Case 
of Biau Regency, Central Sulawesi”; Mubaroq et al., “Kawin Hamil Perspektif Kompilasi Hukum Islam Dan 
Mazhab Fikih.” 
17 Rusdaya Basri, Fikih Munakahat 2 (Parepare: IAIN Parepare Nusantara Press, 2020). 
18 Amir Syarifuddin, Hukum Perkawinan Islam Di Indonesia: Antara Fikih Munakahat Dan Undang-Undang 
Perkawinan (Kencana, 2006). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
489  

 

of marriage are fulfilled, such as the presence of the prospective husband and wife, a 

guardian, two witnesses, and a valid ijab qabul 19. 

According to the Hanafi school of thought, if a man marries a woman whom he has 

impregnated, the marriage contract is considered valid and the two can live as husband and 

wife, because the fetus is the result of their relationship 20. The Shafi’i school of thought also 

argues that a woman who is pregnant as a result of adultery may be married by the man who 

impregnated her without having to wait for the birth, because such a pregnancy is not 

considered a period of iddah (waiting) 21. The Maliki and Hanbali schools of thought 

emphasize that the main purpose of such a marriage must be to improve morals and protect 

the lineage of the child, not to justify adultery 22. 

According to Ibn Hazm, a scholar from the Zhahiri school of thought, marriage 

between a woman who is pregnant out of wedlock and the man who impregnated her is 

permissible and valid, and the two are allowed to have relations as husband and wife after 

marriage. However, this is only permissible if both of them have sincerely repented and 

undergone flogging as punishment for the act of adultery that has been committed 23. 

Ibn Hazm’s opinion is based on practices that were once carried out by the 

companions of the Prophet Muhammad PBUH. One of them is the story of when Jabir bin 

Abdillah was asked about the law of marrying an adulterer. He replied that marriage was 

permissible but on the condition that both parties had repented and improved their morals. 

In addition, there is also the story of an elderly man who complained to Caliph Abu Bakr 

about his guest’s actions, because the guest had committed adultery with his daughter. Upon 

hearing this, Abu Bakr ordered that both of them be punished first, then married them 24. 

Normatively, the permissibility of a man marrying the woman he impregnated 

reflects the objectives of Islamic law (maqasid al-shari’ah), particularly in terms of preserving 

lineage (hifz al-nasl) and honor (hifz al-‘ird) 25.  Thus, this marriage is not only valid from a 

religious perspective, but also carries social value in the form of the man's moral 

responsibility towards the woman and the child she is carrying. However, scholars emphasize 

that this marriage does not erase the sin of adultery that has been committed. Both parties 

 
19 Al-Zuhaili, Al-Fikihu Al-Islāmī Wa Adillatuhu. 
20 Al-Zuhaili. 
21 Nawawi, Al-Majmu’ Syarah Al-Muhadzab. 
22 Muwaffaq al-Din Ibn Qudamah, Al-Mughni (Cairo: Dar al-Hadith, 2004). 
23 Ali ibn Ahmad ibn Sa’id Ibn Hazm, Al-Muhalla Bi Al-Atsar (Beirut: Dar al-Fikr, 1900). 
24 Umrotul Mujahadah, “Analisis Hukum Pernikahan Seorang Muhallil Perspektif Ibnu Hazm Dalam Buku 
Al- Muhallā Jilid 14” (Undergraduate thesis, Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang, 2021). 
25 Kamilia, “Childfree Marriage (Perspektif Pemikiran Maqasid Syariah Jaser Audah).” 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
490  

 

are still required to repent sincerely so that the marriage they enter into becomes a new 

beginning that is pleasing to Allah. Therefore, Islamic law in this case is not only punitive, 

but also provides an opportunity for self-improvement and the establishment of a dignified 

social life. 

Although there is a basic consensus that marriage to a pregnant woman can be 

declared valid if it meets formal requirements, a comparative analysis shows differences in 

normative emphasis between schools of thought. The Hanafi and Shafi’i schools emphasize 

the aspects of formality and continuity of the relationship, namely that the fetus is a biological 

consequence that strengthens the basis of marriage 26. Meanwhile, the Maliki and Hanbali 

schools place ethical emphasis, ensuring that the purpose of marriage is the protection of 

offspring and moral restoration, not the legitimization of adultery 27. Ibn Hazm’s position 

adds a procedural and punitive dimension that emphasizes moral firmness while demanding 

normative restoration before living together 28. These differences are not merely technical; 

they have implications for practice, such as when religious communities or local authorities 

encourage the marriage process, whether conditions of repentance and punishment are 

imposed before the contract, and how the social status and rights of children are handled 

immediately after marriage. 

Substantively, Islamic law provides a basis that allows for protective solutions for 

women and children, but most schools of thought provide little detailed procedural guidance 

on biological evidence and mechanisms for enforcing children’s rights in a modern context. 

This creates room for interpretation when fikih texts are confronted with scientific evidence 

and contemporary judicial practices. Therefore, although Islamic law demonstrates 

normative flexibility for hifz al-nasl and hifz al-‘ird, an interpretive synthesis is still needed to 

connect classical provisions with mechanisms for proving and protecting children’s rights in 

the context of modern national law. 

 

The Law of Marrying a Pregnant Woman to Another Man 

For pregnant women who are married to another man (who did not impregnate her), 

there are several views among fikih scholars regarding this matter. Scholars of the Maliki 

school of thought and two scholars from the Hanafi school, namely Abu Yusuf and Zafar, 

 
26 Al-Zuhaili, Al-Fikihu Al-Islāmī Wa Adillatuhu; Nawawi, Al-Majmu’ Syarah Al-Muhadzab. 
27 Ibn Qudamah, Al-Mughni. 
28 Ibn Hazm, Al-Muhalla Bi Al-Atsar; Mujahadah, “Analisis Hukum Pernikahan Seorang Muhallil Perspektif 
Ibnu Hazm Dalam Buku Al- Muhallā Jilid 14.” 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
491  

 

argue that it is haram because a woman who is pregnant as a result of adultery cannot be 

married to a man who did not impregnate her 29. The basis for this opinion is found in the 

Qur’an Surah (QS) al-Nur, verse 3, which reads: “A male adulterer may not marry except a 

female adulteress or a polytheist woman; and a female adulteress may not marry except a 

male adulterer or a polytheist man; and that is forbidden to the believers.” 

This verse is understood by these scholars as a strict prohibition for believers to 

marry adulterers, as long as both parties have not sincerely repented. They emphasize that 

such marriages are not appropriate, as they would destroy the honor and sanctity of the 

marriage contract, which should be a sacred bond between two people who refrain from 

sinful acts 30. Thus, the Maliki school of thought and some Hanafi scholars adhere to the 

principle that the purpose of marriage in Islam is not merely to legalize biological relations, 

but to build a clean and dignified household 31. Therefore, a woman who becomes pregnant 

as a result of adultery is forbidden to marry another man until the status of her pregnancy is 

clear and she has truly repented. 

The next argument that reinforces the views of the Maliki, Abu Yusuf, and Zafar 

schools of thought regarding the prohibition of marrying a woman who is pregnant as a 

result of adultery with another man is based on several accounts and hadiths of the Prophet 

Muhammad PBUH 32. First, there is a story from Sa‘id bin al-Musayyib which tells of a man who 

married a woman, but after consummating the marriage, he discovered that she was pregnant. This 

case was then reported to the Prophet Muhammad PBUH, and he ordered that the two be separated 

(divorced), but the woman still received her dowry as her right, and was sentenced to one hundred 

lashes for adultery. This narration shows that a woman who is pregnant as a result of adultery cannot 

be married, and the marriage that has taken place is considered invalid 33. 

Second, in a hadith of the Prophet Muhammad PBUH, it is stated that “A pregnant 

woman should not be sexually intercourse until she gives birth to her baby.” This hadith 

emphasizes the prohibition of sexual intercourse with a pregnant woman, whether the 

pregnancy is from a valid marriage or from adultery, until the delivery process is complete. 

 
29 Bagas Mustopa, “Pernikahan Hamil Di Luar Nikah Perspektif Hukum Islam,” MADDIKA: Journal of Islamic 
Family Law 4, no. 1 (2024): 1–12, https://doi.org/10.24256/maddika.v4i1.3244. 
30 Basri, Fikih Munakahat 2. 
31 Abdulmuid Aykul, “İslam Ceza Hukukunda Zina Suçunun Soruşturulması (Hanefi Mezhebi Özelinde),” 
Marife Dini Araştırmalar Dergisi 22, no. 1 (2022): 151–65, https://doi.org/10.33420/marife.1086877. 
32 Mustopa, “Pernikahan Hamil Di Luar Nikah Perspektif Hukum Islam.” 
33 Masnun Masnun and Fitrah Sugiarto, Hadis Pilihan Seputar Hukum Keluarga Islam (Analisis Sanad Dan Matan 
Serta Ulasan Singkat Untuk Memahami Hadits), ed. Shopian Hidayatulloh and Mustahiqurrahman 
Mustahiqurrahman (Bantul: Mata Kata Inspirasi, 2025). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
492  

 

The purpose of this prohibition is to avoid mixing lineages (ikhtilat al-ansab) and to maintain 

the clarity of descent 34. 

Third, the Prophet Muhammad PBUH also said, “It is not lawful for a person who 

believes in Allah and the Last Day to spill his semen on a field that does not belong to him.” 

(HR. Abu Dawud) 35. The meaning of this hadith is a moral warning that a man should not 

have sexual relations with a woman who is pregnant with another man’s child, because this 

is likened to planting seeds in someone else’s field. From this, it can be understood that 

marriage to a pregnant woman as a result of adultery is not permissible according to Islamic 

law until her pregnancy ends, in order to preserve honor, lineage, and social order in 

accordance with Islamic values 36. 

The view that allows women who become pregnant as a result of adultery to be 

married without conditions was put forward by Abu Hanifah and Muhammad from the 

Hanafi school of thought, as well as some scholars from the Shafi’i school of thought. 

According to this opinion, pregnancy resulting from adultery does not invalidate the marriage 

contract, whether the woman is married to the man who impregnated her or to another man. 

This is because pregnancy resulting from adultery has no legal consequences for lineage, as 

the relationship is not valid in the eyes of Islamic law 37. 

This opinion is supported by several arguments. First, the word of Allah in QS al-

Nisa verse 24 which reads: “(It is also forbidden for you to marry) women who are married, 

except female slaves (war captives) whom you own as a provision from Allah for you. It is 

lawful for you, other than that, to seek (wives) with your wealth (dowry) to marry them, not 

to commit adultery. Because of the pleasure you have derived from them, give them their 

due compensation as an obligation. There is no sin upon you regarding what you mutually 

agree upon after fulfilling the obligation.” This verse explains that it is permissible to marry 

women as long as the marriage is conducted with the right intention, not for the purpose of 

committing adultery 38. 

 
34 Masnun and Sugiarto. 
35 Basri, Fikih Munakahat 2. 
36 Khoirul Abror, Pernikahan Wanita Hamil Akibat Zina (Studi Komparatif Menurut Hukum Islam Dan UU 
Perkawinan) (Bandar Lampung: Pusat Penelitian dan Penerbitan LP2M UIN Raden Intan Lampung, 2017). 
37 Kasman Bakry, Armida Abdurrahman, and Fariyanti Fariyanti, “Pernikahan Wanita Hamil Karena 
Perzinahan (Studi Perbandingan Antara Madzhab Al-Arba’ah Dan Kompilasi Hukum Islam),” Dirasah: Jurnal 
Kajian Islam 1, no. 1 (2024): 39–61. 
38 Burhanudin Al-Ghoni et al., “Reframing Qur’anic Perspectives on Interfaith Relations in the 
Contemporary World: A Thematic Analysis,” Al-Karim: International Journal of Quranic and Islamic Studies 3, no. 1 
(2025): 1–14, https://doi.org/10.33367/al-karim.v3i1.6478. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
493  

 

Second, a hadith narrated from Aisha RA states that “haram matters do not invalidate 

halal matters,” which indicates that the sin of adultery does not invalidate the halal nature of 

marriage.  Third, there is a consensus of the companions narrated from Abu Bakr, Umar bin 

Khattab, Ibn Umar, Ibn Abbas, and Jabir RA, which states that a man who has committed 

adultery with a woman is still allowed to marry her 39. Thus, according to this school of 

thought, marriage is seen as a way to correct past mistakes, preserve honor, and prevent a 

person from committing the same sin in the future. 

In contemporary fikih development, scholars agree that women who become 

pregnant as a result of adultery are still permitted to enter into a marriage contract with either 

the man who impregnated them or another man, provided that all the conditions and pillars 

of marriage are fulfilled 40. Yusuf al-Qaradawi explains that pregnancy resulting from adultery 

does not invalidate the marriage, as the prohibition against marrying a pregnant woman in 

QS al-Talaq verse 4 applies to women who are pregnant by their lawful husbands, not from 

extramarital relationships. According to him, the marriage remains valid as long as both 

prospective spouses repent, but the child cannot be attributed to the man who married the 

mother, unless there is shar‘i evidence that he is the biological father 41. 

This view is also in line with that of Wahbah az-Zuhayli, who asserts that women 

who become pregnant as a result of adultery do not have an iddah period and are therefore 

still permitted to marry anyone. However, he also emphasizes that children born of adultery 

only have a blood relationship with their mother, because in Sharia law, blood relationships 

can only arise from a valid marriage 42. 

Other scholars such as Ali Jum’ah and Abd al-Karim Zaidan also agree on the 

permissibility of such marriages. Ali Jum’ah argues that there is no strong reason to prohibit 

the marriage of a woman who is pregnant as a result of adultery, because pregnancy as a 

result of adultery does not pose a legal obstacle. However, he emphasized that repentance is 

a moral requirement for the marriage to bring goodness to both parties 43. 

 
39 Masnun and Sugiarto, Hadis Pilihan Seputar Hukum Keluarga Islam (Analisis Sanad Dan Matan Serta Ulasan 
Singkat Untuk Memahami Hadits). 
40 Muhammad Hidayat and Muhammad Ikhlas bin Rosele, “Modernization of Fikih in Contemporary Era: A 
Study of Yusuf Al-Qardhawi’s Fikih Thought,” MIQOT: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman 48, no. 1 (July 2024): 73–
87, https://doi.org/10.30821/miqot.v48i1.1124. 
41 Dewi Handariatul Mahmudah, “Pernikahan Wanita Hamil Karena Zina Menurut Yusuf Qardhawi Dan 
Kompilasi Hukum Islam” (Undergraduate thesis, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, 
2020). 
42 Al-Zuhaili, Al-Fikihu Al-Islāmī Wa Adillatuhu. 
43 Ali Jum’ah, Al-Bayan Lima Yusyghilul Azhan (Mesir: Darul Maqtom, 2005). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
494  

 

Furthermore, Abd al-Karim Zaidan, through maqasid al-shari’ah, argues that allowing 

the marriage of couples who have committed adultery can prevent greater social impact and 

preserve the honor of women 44. Thus, both classical and contemporary jurisprudence 

consistently conclude that the marriage contract of a woman who is pregnant as a result of 

adultery remains valid, but the child’s lineage is not automatically attributed to the man who 

married the mother. 

 

Marriage Contract for Pregnant Women in National Law 

In Indonesian national law, marriage is regulated by Law Number 1 of 1974 on 

Marriage and the Compilation of Islamic Law. Law Number 1 of 1974 on Marriage serves as 

the general legal basis applicable to all Indonesian citizens regardless of religion, regulating 

various key aspects such as the purpose of marriage, the requirements for a valid marriage, 

the age of marriage, the rights and obligations of husbands and wives, and provisions 

regarding divorce and annulment of marriage 45. 

Meanwhile, the Compilation of Islamic Law, which was established through 

Presidential Instruction No. 1 of 1991, serves as a specific guideline for Muslims in the 

implementation of marriage law based on sharia principles. The KHI explains in more detail 

the pillars and requirements of marriage, the position of the guardian, the giving of dowry, 

the provisions of polygamy, divorce, and the waiting period 46. Thus, the two regulations 

complement each other, with Law No. 1 of 1974 serving as the national legal umbrella, while 

the KHI provides practical explanations regarding the implementation of Islamic family law 

in Indonesia. 

The Marriage Law does not explicitly regulate the legal status of marriage contracts 

for pregnant women, whether they are pregnant as a result of a legal marriage or outside of 

marriage. However, provisions regarding this matter can be implicitly understood through 

Article 2 paragraph (1), which states that “a marriage is valid if it is conducted in accordance 

with the laws of their respective religions and beliefs.” This means that the validity of a 

pregnant woman’s marriage depends on the religious laws adhered to by the prospective 

husband and wife. The state only recognizes the validity of a marriage if it complies with 

 
44 Abdul Karim Zaidan, Al-Mufasshal Fi Ahkam Al-Mar’ah Wa Al-Baitul AlMuslim Fi Al-Syari’ah Al-Islamiah 
(Beirut: Muassasah al-Risalah, 1993). 
45 Zulfahmi, “Domestic Violence (KDRT) in the Perspective of Islamic Criminal Law”; Syarifuddin, Hukum 
Perkawinan Islam Di Indonesia: Antara Fikih Munakahat Dan Undang-Undang Perkawinan. 
46 Basri, Fikih Munakahat 2; Isman, Thahir, and Adam, “Compilation of Islamic Laws Regarding Marrying 
Pregnant Women: The Case of Biau Regency, Central Sulawesi.” 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
495  

 

religious law, and only then is it registered by the competent official as stipulated in Article 

2 paragraph (2) of the same Law 47. 

For Muslims, the legal reference used is the KHI, which explicitly regulates this issue 

in Article 53 Paragraphs (1), (2) and (3). Article 53 Paragraph (1) A woman who is pregnant 

out of wedlock may be married to the man who impregnated her; Paragraph (2) Marriage to 

a pregnant woman as referred to in paragraph (1) may be carried out without having to wait 

for the birth of the child; Paragraph (3) With the marriage being carried out while the woman 

is pregnant, it is not necessary to remarry after the child is born. 

This article explains that a pregnant woman can be married by the man who 

impregnated her. The word “can” can also be interpreted to mean that a woman who is 

pregnant outside of marriage can be married by another man who wants to take responsibility 

even though he is not the man who impregnated her. This is because it is possible that the 

woman’s pregnancy is not the result of adultery but of rape, and the marriage is carried out 

on the basis that the man wants to take responsibility and cover up the disgrace 48. 

In the context of child status, the relationship between national law and classical fikih 

has become increasingly complex following the issuance of Constitutional Court Decision 

No. 46/PUU-VIII/2010. This decision confirms that children born out of wedlock can have 

a civil relationship with their biological father as long as it can be scientifically proven, such 

as through DNA testing 49. This paradigm differs from MUI Fatwa No. 11 of 2012, which 

states that children born out of wedlock only have a blood relationship with their mother 50. 

This difference shows a normative tension between the classical fikih approach, which 

emphasizes the purity of bloodlines, and the constitutional approach, which is oriented 

towards protecting children's rights and legal certainty. 

The potential for normative disharmony becomes apparent when classical fikih 

provisions and the KHI are confronted with the modern principle of biological proof 

recognized by the Constitutional Court. On the one hand, the KHI is still strongly rooted in 

 
47 Mesta Wahyu Nita, Hukum Perkawinan Di Indonesia (Lampung: CV. Laduny Alfitama, 2021). 
48 Ibnu Amin, Faisal Efendi, and Hertasmaldi Hertasmaldi, “Mashlahah Married Pregnant Perspective Article 
53 Compilation of Islamic Law,” FOKUS: Jurnal Kajian Keislaman Dan Kemasyarakatan 7, no. 2 (2022): 103–15, 
https://doi.org/10.29240/jf.v7i2.5364; Fauzi, “Tinjauan Kawin Hamil Dalam Perspektif Hukum Islam.” 
49 Dwi Arini Zubaidah, “Status Anak Di Luar Nikah Dalam Perspektif Hukum Positif Dan Hukum Islam 
(Telaah Putusan Mahkamah Konstitusi Nomor 46/PUU-VIII/2010),” Familia: Jurnal Hukum Keluarga 4, no. 2 
(2023): 91–106. 
50 Nabila Nabila, Shofiatul Jannah, and Faridatus Sa’adah, “Kedudukan Fatwa MUI Nomor 11 Tahun 2012 
Terhadap Kewarisan Anak Hasil Zina Prespektif Hukum Islam Dan Hukum Positif,” Hikmatina: Jurnal Ilmiah 
Hukum Keluarga Islam 6, no. 1 (2024): 177–88. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
496  

 

traditional fikih constructions regarding lineage and marriage 51, while the Constitutional 

Court’s decision broadens the meaning of the legal relationship of children in order to 

guarantee substantive justice and the protection of human rights 52. However, this 

disharmony is not absolutely contradictory, but rather indicates a shift in the orientation of 

the law from purely formal legality to the protection of the best interests of the child. As in 

Indonesian law, the best protection for children is the main principle that must be prioritized 

in the interpretation and application of every legal norm 53. 

Thus, Indonesian national law demonstrates a gradual harmonization between 

religious norms and modern constitutional principles. However, a more definitive 

interpretative formulation is still needed so that the relationship between classical fikih, KHI, 

and Constitutional Court decisions does not cause legal uncertainty in practice, particularly 

regarding the status of children and the civil liability of biological fathers in the context of 

marriage to pregnant women. 

 

Status of Children from Marriages of Pregnant Women 

Islamic law states that the status of a child is determined by the clarity of lineage and 

the validity of the relationship between the parents. If a woman becomes pregnant as a result 

of adultery, the child she gives birth to only has a lineage relationship with the mother, not 

with the man who impregnated her. This principle is based on the rule of al-walad lil-firasy, 

which states that the child is only attributed to the lawful husband 54. 

Based on QS. al-Ahqaf verse 15 and QS. Luqman verse 14, it is stated that the total 

period of pregnancy and breastfeeding is thirty months. QS. al-Ahqaf verse 15 explains that 

the period from conception to weaning is thirty months. Meanwhile, QS. Luqman verse 14 

explains that the weaning period is two years. Therefore, based on these two verses, scholars 

conclude that the minimum pregnancy period is six months. This is because the total period 

 
51 Isman, Thahir, and Adam, “Compilation of Islamic Laws Regarding Marrying Pregnant Women: The Case 
of Biau Regency, Central Sulawesi.” 
52 Zubaidah, “Status Anak Di Luar Nikah Dalam Perspektif Hukum Positif Dan Hukum Islam (Telaah 
Putusan Mahkamah Konstitusi Nomor 46/PUU-VIII/2010).” 
53 Zul Fahmi, “Preventing Violence Against Women and Children in Mandailing Natal Regency: A 
Criminological Perspective,” Saree: Research in Gender Studies 7, no. 2 (2025): 152–67, 
https://doi.org/10.47766/saree.v7i2.6265; Abdul Haris Nasution, Zulfahmi Zulfahmi, and Asrofi Asrofi, 
“Analisis Hukum Perlindungan Anak Di Indonesia Terhadap Eksploitasi Anak Oleh Orang Tua Dalam 
Praktik Mengemis,” Mandub: Jurnal Politik Sosial Hukum Dan Humaniora 2, no. 4 (2024): 13–24, 
https://doi.org/10.59059/mandub.v2i4.1652. 
54 Rohmawati Rohmawati and Syahril Siddik, “Legal Protection for Children Out of Wedlock: Ensuring the 
Best Interests of Children Through Judge Decisions,” Al-’Adalah 19, no. 2 (2022): 315–38, 
https://doi.org/10.24042/adalah.v19i2.11761. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
497  

 

of pregnancy and weaning is thirty months. If the weaning period alone is two years, which 

is equivalent to twenty-four months, then the minimum pregnancy period is six months 55. 

This statement means that if a woman gives birth six months or more after the 

marriage contract and the marital relationship is considered to have occurred after the 

contract, the child can be attributed to her husband. However, if the birth occurs less than 

six months after the marriage contract, the child cannot be attributed to the husband. In the 

national legal system, Law No. 1 of 1974 on Marriage states that a legitimate child is a child 

born in or as a result of a legal marriage. Meanwhile, children born outside of marriage only 

have civil relations with their mother and the family of the mother. Before the law was 

changed, this provision meant that children born out of wedlock had no legal rights to their 

biological father 56. 

Indonesian scholars, through Indonesian Ulema Council Fatwa (Fatwa MUI) No. 11 

of 2012 concerning the Status of Children Born Out of Wedlock and Treatment of Such 

Children, stipulate that children born out of wedlock have no blood relationship, marriage 

guardian, inheritance, or financial support from the man who caused the child’s birth, so that 

the child is attributed to the mother. However, through Constitutional Court Decision 

Number 46/PUU-VIII/2010, this paradigm has changed. The Court affirmed that children 

born out of wedlock can have a civil relationship with their biological father if it can be 

proven by technology such as DNA testing or other valid evidence 57. Thus, under current 

Indonesian positive law, children born out of wedlock are entitled to legal recognition and 

civil protection, provided that the evidence is legally valid. 

One example of determining a child’s lineage is found in the South Jakarta Religious 

Court Decision Number 298/PDT.P/2020/PA.JS with petitioners AR and SM, a married 

couple who had lived together for a long time and had a son with the initials WAM. The 

child was born when his parents’ marriage had not yet been officially registered by the state, 

so he was legally categorized as a child born out of wedlock. In 2015, AR and SM entered 

into a religious marriage (nikah siri) that was valid according to Islamic law because it fulfilled 

 
55 Deni Purnama and Dhiauddin Tanjung, “Islam Dan Perlindungan Hak Anak: Tinjauan Fikih Terhadap 
Nasab Anak Di Luar Nikah,” Al-Mashlahah Jurnal Hukum Islam Dan Pranata Sosial 12, no. 01 (2024): 41–52, 
https://doi.org/10.30868/am.v12i01.6085. 
56 M. Nur Abidin and Abdul Basit, “Legal Children in Pregnant Marriage: A Juridical Analysis of Indonesian 
Positive Law,” Al Hurriyah: Jurnal Hukum Islam 7, no. 2 (2022): 131–40, 
https://doi.org/10.30983/alhurriyah.v7i2.5321. 
57 Zubaidah, “Status Anak Di Luar Nikah Dalam Perspektif Hukum Positif Dan Hukum Islam (Telaah 
Putusan Mahkamah Konstitusi Nomor 46/PUU-VIII/2010).” 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
498  

 

the pillars and requirements of marriage, even though it was not registered at the Religious 

Affairs Office (Kantor Urusan Agama/KUA) and SM was pregnant at the time. 

As a result of the marriage not being registered, the KUA could not include AR’s 

name as the father on WAM’s birth certificate. To include the father’s identity, it is necessary 

to determine the child’s parentage through the Religious Court. Although AR and SM were 

officially married at the KUA in 2017, WAM’s status remains that of a child born out of 

wedlock because she was born before her parents’ marriage was registered by the state, thus 

not meeting the criteria for a “legitimate child” as stipulated in Article 42 of the Marriage 

Law. 

On this basis, WAM’s parents filed a petition with the South Jakarta Religious Court 

to determine the child’s parentage. They requested that WAM be declared the biological child 

of AR and SM and have a limited civil relationship with her father, in accordance with 

Constitutional Court Decision Number 46/PUU-VIII/2010, as well as the basis for issuing 

a birth certificate. The Panel of Judges granted the petition in order to protect the rights of 

the child, such as the right to identity, support, and birth registration, emphasizing that WAM 

is the biological child of the petitioners even though he remains legally classified as a child 

born out of wedlock 58. 

 

Comparative Analysis of Islamic Law and National Law 

A comparison between Islamic law and national law regarding marriage agreements 

for pregnant women shows differences in normative emphasis, even though both are based 

on the goal of social protection. In Islamic law, marriage of pregnant women is in principle 

permissible if it is with the man who impregnated her, as it is seen as a form of moral 

responsibility and an effort to maintain honor (hifz al-‘ird). However, scholars differ on 

whether a pregnant woman can be married to another man 59. The Maliki school of thought 

and some Hanafi scholars tend to require waiting until the child is born, while Abu Hanifah 

and some Shafi’i scholars permit it on the grounds that pregnancy due to adultery does not 

affect the validity of the marriage contract 60. This difference shows that classical fikih is not 

 
58 Wahyu Fajar Ramadhan, “Penetapan Asal Usul Anak Yang Lahir Di Luar Perkawinan Dan Akibat 
Hukumnya Ditinjau Berdasarkan Hukum Kekeluargaan Islam (Studi Kasus Penetapan Pengadilan Agama 
Jakarta Selatan Nomor: 298/PDT.P/2020/PA.JS),” Indonesian Notary 4, no. 2 (2022): Article 33. 
59 Mubaroq et al., “Kawin Hamil Perspektif Kompilasi Hukum Islam Dan Mazhab Fikih.” 
60 Jumrah Jamil et al., “Marriage of Pregnant Women Out of Wedlock According to the Shafi’i School and 
Compilation of Islamic Law,” Formosa Journal of Applied Sciences 2, no. 11 (2023): 2103–20, 
https://doi.org/10.55927/fjas.v2i11.6869; Muhammad Jawad Mughniyah, Fikih Lima Mazhab, trans. Masykur 
Afif Muhammad and Idrus Al-Kaff (Jakarta: Lentera, 2010). 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
499  

 

monolithic, but rather provides a spectrum of interpretations that take into account moral, 

social, and public interest aspects. 

In national law, the Compilation of Islamic Law through Article 53 provides 

normative certainty by allowing pregnant women to marry the man who impregnated them 

without having to wait for the child to be born, while Law Number 1 of 1974 continues to 

place the validity of marriage under the provisions of their respective religious laws 61. The 

difference in approach becomes more apparent in determining the status of children. 

Classical Islamic law and MUI fatwas tend to limit the lineage of children born out of 

wedlock to the mother, while national law, through Constitutional Court Decision Number 

46/PUU-VIII/2010, recognizes the civil relationship of children with their biological fathers 

based on scientific and legal evidence 62. This reflects a shift in the orientation of national 

law from a moral-formal approach towards the protection of children’s rights and 

substantive justice. 

Theoretically, these differences in orientation can be understood through the 

framework of legal objectives maqasid al-shari’ah. Islamic law places greater emphasis on the 

preservation of morals and lineage (hifz al-nasl) and the prevention of social mafsadat, while 

national law emphasizes legal certainty, non-discrimination, and the principle of the best 

interests of the child 63. Nevertheless, both share the same objectives, namely to protect 

individual dignity, encourage social responsibility, and maintain social order. Thus, the 

differences are more methodological and emphasize values rather than fundamental conflicts 

of purpose. 

In this context, the author's view that the lineage of children born out of wedlock 

remains linked to their mother can be positioned as an effort to maintain the consistency of 

fikih norms in Indonesian Muslim society. This view is in line with the maqasid al-shari’ah 

 
61 Amin, Efendi, and Hertasmaldi, “Mashlahah Married Pregnant Perspective Article 53 Compilation of 
Islamic Law.” 
62 Nabila, Jannah, and Sa’adah, “Kedudukan Fatwa MUI Nomor 11 Tahun 2012 Terhadap Kewarisan Anak 
Hasil Zina Prespektif Hukum Islam Dan Hukum Positif”; Ramadhan, “Penetapan Asal Usul Anak Yang 
Lahir Di Luar Perkawinan Dan Akibat Hukumnya Ditinjau Berdasarkan Hukum Kekeluargaan Islam (Studi 
Kasus Penetapan Pengadilan Agama Jakarta Selatan Nomor: 298/PDT.P/2020/PA.JS)”; Zubaidah, “Status 
Anak Di Luar Nikah Dalam Perspektif Hukum Positif Dan Hukum Islam (Telaah Putusan Mahkamah 
Konstitusi Nomor 46/PUU-VIII/2010).” 
63 Basri, Fikih Munakahat 2; Isman, Thahir, and Adam, “Compilation of Islamic Laws Regarding Marrying 
Pregnant Women: The Case of Biau Regency, Central Sulawesi”; Jamil et al., “Marriage of Pregnant Women 
Out of Wedlock According to the Shafi’i School and Compilation of Islamic Law”; Shodiq and Arifin, 
“Perspektif Hukum Islam Pasal 53 Tentang Pernikahan Wanita Hamil Di Luar Nikah Dan Korelasinya 
Dengan Hadits Riwayat Muslim.” 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
500  

 

which emphasizes the preventive function of law (sadd al-dhara’i’) 64, namely preventing the 

normalization of behavior that has the potential to damage the moral order, while 

maintaining social order and the sanctity of marriage. Thus, this argument is not merely 

normative-doctrinal in nature, but is rooted in the rationality of Islamic law, which aims to 

regulate social behavior through a combination of protection, prevention, and long-term 

benefit. 

The comparison between Islamic law and national law shows that differences in the 

regulation of marriage for pregnant women and the status of children are not a form of 

normative conflict, but rather a reflection of differences in the value frameworks and legal 

objectives used. Therefore, the main challenge is not choosing one system over the other, 

but rather formulating an interpretive harmonization model that is capable of maintaining 

the consistency of Sharia values while ensuring legal certainty and protection for children in 

the context of Indonesia’s pluralistic and dynamic society. 

 

CONCLUSION 

Both Islamic law and Indonesian national law recognize the permissibility of marriage 

for pregnant women with the men responsible for the pregnancy as a legal and moral 

mechanism to safeguard dignity, social order, and familial responsibility. From the 

perspective of Islamic law, this permissibility is grounded in the maqasid al-shari’ah, particularly 

the objectives of preventing moral harm, preserving lineage (hifz al-nasl), and maintaining 

social ethics. Marriage in this context functions not merely as a formal legal bond but as a 

corrective institution aimed at restoring moral balance and preventing broader social 

disruption. Consequently, Islamic legal reasoning emphasizes substantive justice and 

communal harmony over punitive considerations, reflecting a flexible yet principled 

approach to complex social realities. 

Similarly, national law adopts a pragmatic and rights-based approach by providing 

legal certainty and protection for both the mother and the child. Article 53 of the KHI, 

reinforced by Constitutional Court Decision No. 46/PUU-VIII/2010, underscores the 

state’s commitment to safeguarding the civil rights and legal status of children born outside 

of marriage, particularly in relation to lineage and paternal responsibility. This alignment 

 
64 Muhammad Nazir Alias et al., “The Position of Maqasid Al-Shariah within Islamic Legal Sources: A 
Comprehensive Analysis,” Samarah: Jurnal Hukum Keluarga Dan Hukum Islam 9, no. 2 (2025): 937–64, 
https://doi.org/10.22373/sjhk.v9i2.26659. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
501  

 

between religious and state legal frameworks demonstrates a convergence of normative 

goals, namely the realization of welfare (maslahah) and justice within family life. Ultimately, 

the harmonization of Islamic law and national law in this matter illustrates an integrative legal 

approach that balances moral values, social realities, and human rights, thereby strengthening 

the legal foundations of family and social stability.   



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
502  

 

REFERENCES 

Abidin, M. Nur, and Abdul Basit. “Legal Children in Pregnant Marriage: A Juridical 
Analysis of Indonesian Positive Law.” Al Hurriyah: Jurnal Hukum Islam 7, no. 2 (2022): 
131–40. https://doi.org/10.30983/alhurriyah.v7i2.5321. 

Abror, Khoirul. Pernikahan Wanita Hamil Akibat Zina (Studi Komparatif Menurut Hukum Islam 
Dan UU Perkawinan). Bandar Lampung: Pusat Penelitian dan Penerbitan LP2M UIN 
Raden Intan Lampung, 2017. 

Al-Ghoni, Burhanudin, Ahmad Hermawan, Kharis Nugroho, Husain Azhari, Fathiya Azka 
Awliya, and Shafiqah Amiera Binti Mohd Zambri. “Reframing Qur’anic Perspectives 
on Interfaith Relations in the Contemporary World: A Thematic Analysis.” Al-Karim: 
International Journal of Quranic and Islamic Studies 3, no. 1 (2025): 1–14. 
https://doi.org/10.33367/al-karim.v3i1.6478. 

Al-Zuhaili, Wahbah. Al-Fikihu Al-Islāmī Wa Adillatuhu. Juz. 10. Beirut: Dār al-Fikr, 1984. 

Alias, Muhammad Nazir, Muhammad Najib Abdullah, Mohd Farihal Osman, Nor Faizah 
Ismail, and Mohd Sham Kamis. “The Position of Maqasid Al-Shariah within Islamic 
Legal Sources: A Comprehensive Analysis.” Samarah: Jurnal Hukum Keluarga Dan 
Hukum Islam 9, no. 2 (2025): 937–64. https://doi.org/10.22373/sjhk.v9i2.26659. 

Amin, Ibnu, Faisal Efendi, and Hertasmaldi Hertasmaldi. “Mashlahah Married Pregnant 
Perspective Article 53 Compilation of Islamic Law.” FOKUS: Jurnal Kajian Keislaman 
Dan Kemasyarakatan 7, no. 2 (2022): 103–15. https://doi.org/10.29240/jf.v7i2.5364. 

Aykul, Abdulmuid. “İslam Ceza Hukukunda Zina Suçunun Soruşturulması (Hanefi 
Mezhebi Özelinde).” Marife Dini Araştırmalar Dergisi 22, no. 1 (2022): 151–65. 
https://doi.org/10.33420/marife.1086877. 

Bakry, Kasman, Armida Abdurrahman, and Fariyanti Fariyanti. “Pernikahan Wanita Hamil 
Karena Perzinahan (Studi Perbandingan Antara Madzhab Al-Arba’ah Dan Kompilasi 
Hukum Islam).” Dirasah: Jurnal Kajian Islam 1, no. 1 (2024): 39–61. 

Basri, Rusdaya. Fikih Munakahat 2. Parepare: IAIN Parepare Nusantara Press, 2020. 

Benuf, Kornelius, and Muhamad Azhar. “Metodologi Penelitian Hukum Sebagai Instrumen 
Mengurai Permasalahan Hukum Kontemporer.” Jurnal Gema Keadilan 7, no. 1 (2020): 
20–33. https://doi.org/10.14710/gk.2020.7504. 

Fahmi, Zul. “Preventing Violence Against Women and Children in Mandailing Natal 
Regency: A Criminological Perspective.” Saree: Research in Gender Studies 7, no. 2 (2025): 
152–67. https://doi.org/10.47766/saree.v7i2.6265. 

Fauzi, Fahrul. “Tinjauan Kawin Hamil Dalam Perspektif Hukum Islam.” Journal of Islamic 
Law Studies 3, no. 2 (2020). 

Harjanto, Rudy, Edy Haryanto, M. Tumanggor, N.R. Indriati, and Michael Adhinugroho. 
“The Benefits and Challenges of Same-Religious and Interfaith Marriages.” Russian 
Law Journal 11, no. 3 (2023): 1139–50. https://doi.org/10.52783/rlj.v11i3.1509. 

Hidayat, Muhammad, and Muhammad Ikhlas bin Rosele. “Modernization of Fikih in 
Contemporary Era: A Study of Yusuf Al-Qardhawi’s Fikih Thought.” MIQOT: Jurnal 
Ilmu-Ilmu Keislaman 48, no. 1 (July 2024): 73–87. 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
503  

 

https://doi.org/10.30821/miqot.v48i1.1124. 

Ibn Hazm, Ali ibn Ahmad ibn Sa’id. Al-Muhalla Bi Al-Atsar. Beirut: Dar al-Fikr, 1900. 

Ibn Qudamah, Muwaffaq al-Din. Al-Mughni. Cairo: Dar al-Hadith, 2004. 

Isman, Isman, Lukman S. Thahir, and Adam Adam. “Compilation of Islamic Laws 
Regarding Marrying Pregnant Women: The Case of Biau Regency, Central Sulawesi.” 
International Journal of Contemporary Islamic Law Society 5, no. 2 (2023): 1–10. 
https://doi.org/10.24239/ijcils.Vol5.Iss2.69. 

Jamil, Jumrah, Risman Murut, Muhammad Rizal Soulisa, Jan Labondu, Witri M. Kasuba, 
Reny Raman, and Anwar Talib. “Marriage of Pregnant Women Out of Wedlock 
According to the Shafi’i School and Compilation of Islamic Law.” Formosa Journal of 
Applied Sciences 2, no. 11 (2023): 2103–20. https://doi.org/10.55927/fjas.v2i11.6869. 

Jum’ah, Ali. Al-Bayan Lima Yusyghilul Azhan. Mesir: Darul Maqtom, 2005. 

Kamilia, Nur. “Childfree Marriage (Perspektif Pemikiran Maqasid Syariah Jaser Audah).” 
Hakam: Jurnal Kajian Hukum Islam Dan Hukum Ekonomi Islam 8, no. 2 (2024): 186–201. 
https://doi.org/10.33650/jhi.v8i2.8805. 

Mahkamah Konstitusi. “Putusan Mahkamah Konstitusi Nomor 46/PUU-VIII/2010 
Tentang Pengakuan Anak Luar Nikah,” 2010. 

Mahmudah, Dewi Handariatul. “Pernikahan Wanita Hamil Karena Zina Menurut Yusuf 
Qardhawi Dan Kompilasi Hukum Islam.” Undergraduate thesis, Universitas Islam 
Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, 2020. 

Masnun, Masnun, and Fitrah Sugiarto. Hadis Pilihan Seputar Hukum Keluarga Islam (Analisis 
Sanad Dan Matan Serta Ulasan Singkat Untuk Memahami Hadits). Edited by Shopian 
Hidayatulloh and Mustahiqurrahman Mustahiqurrahman. Bantul: Mata Kata Inspirasi, 
2025. 

Mubaroq, Afif, Jumni Nelli, M. April, and Zulikromi Zulikromi. “Kawin Hamil Perspektif 
Kompilasi Hukum Islam Dan Mazhab Fikih.” Jurnal Al-Wasith: Jurnal Studi Hukum 
Islam 10, no. 1 (2025): 15–26. https://doi.org/10.52802/wst.v10i1.1419. 

Mughniyah, Muhammad Jawad. Fikih Lima Mazhab. Translated by Masykur Afif 
Muhammad and Idrus Al-Kaff. Jakarta: Lentera, 2010. 

Mujahadah, Umrotul. “Analisis Hukum Pernikahan Seorang Muhallil Perspektif Ibnu 
Hazm Dalam Buku Al- Muhallā Jilid 14.” Undergraduate thesis, Universitas Islam 
Negeri Walisongo Semarang, 2021. 

Mustopa, Bagas. “Pernikahan Hamil Di Luar Nikah Perspektif Hukum Islam.” 
MADDIKA: Journal of Islamic Family Law 4, no. 1 (2024): 1–12. 
https://doi.org/10.24256/maddika.v4i1.3244. 

Nabila, Nabila, Shofiatul Jannah, and Faridatus Sa’adah. “Kedudukan Fatwa MUI Nomor 
11 Tahun 2012 Terhadap Kewarisan Anak Hasil Zina Prespektif Hukum Islam Dan 
Hukum Positif.” Hikmatina: Jurnal Ilmiah Hukum Keluarga Islam 6, no. 1 (2024): 177–88. 

Nasution, Abdul Haris, Zulfahmi Zulfahmi, and Asrofi Asrofi. “Analisis Hukum 
Perlindungan Anak Di Indonesia Terhadap Eksploitasi Anak Oleh Orang Tua Dalam 



Hakam : Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam | Vol. 9 No. 2 (December 2025)| 
504  

 

Praktik Mengemis.” Mandub: Jurnal Politik Sosial Hukum Dan Humaniora 2, no. 4 (2024): 
13–24. https://doi.org/10.59059/mandub.v2i4.1652. 

Nawawi, Imam. Al-Majmu’ Syarah Al-Muhadzab. Juz 4. Kairo: Dar al-Hadith, 2010. 

Negara, Tunggul Ansari Setia. “Normative Legal Research in Indonesia: Its Originis and 
Approaches.” Audito Comparative Law Journal (ACLJ) 4, no. 1 (2023): 1–9. 
https://doi.org/10.22219/aclj.v4i1.24855. 

Nita, Mesta Wahyu. Hukum Perkawinan Di Indonesia. Lampung: CV. Laduny Alfitama, 2021. 

Pangestu, Pujo, and Habibi Al Amin. “Nalar Hukum Isbat Nikah Di Pengadilan Agama 
Kediri.” Hakam: Jurnal Kajian Hukum Islam Dan Hukum Ekonomi Islam 7, no. 1 (June 
2023): 129–40. https://doi.org/10.33650/jhi.v7i1.6150. 

Purnama, Deni, and Dhiauddin Tanjung. “Islam Dan Perlindungan Hak Anak: Tinjauan 
Fikih Terhadap Nasab Anak Di Luar Nikah.” Al-Mashlahah Jurnal Hukum Islam Dan 
Pranata Sosial 12, no. 01 (2024): 41–52. https://doi.org/10.30868/am.v12i01.6085. 

Ramadhan, Wahyu Fajar. “Penetapan Asal Usul Anak Yang Lahir Di Luar Perkawinan Dan 
Akibat Hukumnya Ditinjau Berdasarkan Hukum Kekeluargaan Islam (Studi Kasus 
Penetapan Pengadilan Agama Jakarta Selatan Nomor: 298/PDT.P/2020/PA.JS).” 
Indonesian Notary 4, no. 2 (2022): Article 33. 

Rohmawati, Rohmawati, and Syahril Siddik. “Legal Protection for Children Out of 
Wedlock: Ensuring the Best Interests of Children Through Judge Decisions.” Al-
’Adalah 19, no. 2 (2022): 315–38. https://doi.org/10.24042/adalah.v19i2.11761. 

Shodiq, Teguh Abdurrohman, and Tajul Arifin. “Perspektif Hukum Islam Pasal 53 Tentang 
Pernikahan Wanita Hamil Di Luar Nikah Dan Korelasinya Dengan Hadits Riwayat 
Muslim.” Eksekusi: Jurnal Ilmu Hukum Dan Administrasi Negara 2, no. 3 (2024): 382–95. 
https://doi.org/10.55606/eksekusi.v2i3.1309. 

Syarifuddin, Amir. Hukum Perkawinan Islam Di Indonesia: Antara Fikih Munakahat Dan 
Undang-Undang Perkawinan. Kencana, 2006. 

Zaidan, Abdul Karim. Al-Mufasshal Fi Ahkam Al-Mar’ah Wa Al-Baitul AlMuslim Fi Al-
Syari’ah Al-Islamiah. Beirut: Muassasah al-Risalah, 1993. 

Zubaidah, Dwi Arini. “Status Anak Di Luar Nikah Dalam Perspektif Hukum Positif Dan 
Hukum Islam (Telaah Putusan Mahkamah Konstitusi Nomor 46/PUU-VIII/2010).” 
Familia: Jurnal Hukum Keluarga 4, no. 2 (2023): 91–106. 

Zulfahmi, Zulfahmi. “Domestic Violence (KDRT) in the Perspective of Islamic Criminal 
Law.” Jurnal Hukum Keluarga 1, no. 01 (2024): 18–25. 
https://doi.org/10.63731/jhk.v1i01.4. 

Zulfahmi, Zulfahmi, Asrofi Asrofi, and Suroto Suroto. “A Review of Islamic Law on the 
Practice of" Tumpang Rahim" Based on Maqāsid Al-Syarī’ah and Contemporary 
Scholars.” MAQASIDI: Jurnal Syariah Dan Hukum 4, no. 2 (2024): 231–46. 
https://doi.org/10.47498/maqasidi.v4i2.3544. 

 


	Cover Hakam desain  Vol 9 No 2
	11878_jadi
	Cover Hakam desain  Vol 9 No 2
	11878-34171-1-SM_lay out

	11992_jadi
	Cover Hakam desain
	11992-34491-1-SM_lay out

	12116_jadi
	Cover Hakam desain
	12116-34837-1-SM_lay out

	12140_jadi
	Cover Hakam desain
	12140-34889-1-SM_lay out

	12198_jadi
	Cover Hakam desain
	12198-39681-1-ED_lay out

	12670_jadi
	Cover Hakam desain
	12670-36974-1-SM_lay out

	12690_jadi
	Cover Hakam desain
	12690-37036-1-SM_lay out

	12707_jadi
	Cover Hakam desain
	12707-39424-1-ED_lay out

	12754_jadi
	Cover Hakam desain
	12754-37246-1-SM_lay out

	13161_jadi
	Cover Hakam desain
	13161-38298-2-SM_lay out

	13284_jadi
	Cover Hakam desain
	13284-38670-1-SM_lay out

	13291_jadi
	Cover Hakam desain
	13291-39630-1-ED_lay  out

	13319_jadi
	Cover Hakam desain
	13319-39406-1-ED_lay out

	13322_jadi
	Cover Hakam desain
	13322-38784-1-SM_lay out

	13366_jadi
	Cover Hakam desain
	13366-40325-1-CE_lay out

	13450_jadi
	Cover Hakam desain
	13450-39185-1-SM_lay out

	13572_jadi
	Cover Hakam desain
	13572-39939-1-ED_lay out

	13761_jadi
	Cover Hakam desain
	13761-40053-2-SM_lay out

	13864_jadi
	Cover Hakam desain
	13864-40737-1-ED_lay out


