TRILOGI: Jurnal Ilmu Teknologi, Kesehatan, dan Humaniora, 6(4), Okt-Desember 2025: 124-131

P-ISSN: 2774-4574 ; E-ISSN: 363-4582
TRILOGI, 6(4), Okt-Desember 2025 (124-131)
@2025 Lembaga Penerbitan, Penelitian,

dan Pengabdian kepada Masyarakat (LP3M)
Universitas Nurul Jadid Paiton Probolinggo
DOI: 10.33650/trilogi.v6i4.13390

IImu Teknologi, Kesehatan, dan Humaniora

JURNAL

Integrasi Spiritualitas Islam dan Tradisi Kultural
Tengger: Studi Etnografi tentang Harmoni Sosial
Masyarakat Bromo

Ahmad Zubaidi
Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq, Indonesia
edi@unuja.ac.id

Sofiyatil Aliyah
Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq, Indonesia
sofiatilaliyah79@gmail.com

M. Khusna Amal
Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq, Indonesia
khusna.amal@uinkhas.ac.id

Mursalim
Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq, Indonesia
salimabuya@gmail.com

Halim Soebahar
Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddig, Indonesia
salimabuya@gmail.com

Abstract

This study aims to examine the forms of integration between Islamic spirituality and the
cultural traditions of the Bromo community as a model of socio-religious harmony in a
multicultural setting. Employing a qualitative approach with an ethnographic method, the
study explores the social, symbolic, and spiritual values embedded in the religious and
customary practices of the Bromo community, particularly among the Muslim Tengger group.
Data were collected through participant observation, in-depth interviews with 12 key
informants consisting of religious leaders, traditional leaders, and community members, as
well as documentation of local traditions. The findings indicate that the integration of Islam
and local culture operates through three main pillars: spiritual engagement, defined as the
active participation of Muslim community members in local spiritual rituals and communal
religious life; cultural negotiation, referring to the process of reinterpreting indigenous
traditions to align with Islamic teachings; and communal harmony, which denotes patterns
of social interaction based on cooperation and mutual respect across religious boundaries.
Rituals such as Kasada and earth alms (sedekah bumi), historically rooted in pre-Islamic
traditions, are practiced by Muslim Tengger communities through adjusted meanings as
expressions of gratitude to Allah and as forms of cultural da‘wah. In everyday social life,
Islamic values such as ukhuwah, ikhlas, and rahmah coexist with Tengger cultural values of

124


mailto:edi@unuja.ac.id
mailto:sofiatilaliyah79@gmail.com
mailto:khusna.amal@uinkhas.ac.id
mailto:salimabuya@gmail.com
mailto:salimabuya@gmail.com

TRILOGI: Jurnal Ilmu Teknologi, Kesehatan, dan Humaniora, 6(4), Okt-Desember 2025: 124-131

rukun, tepo seliro, and ajining diri, as reflected in inclusive social relations oriented toward
shared communal well-being. These findings describe a form of contextual spirituality that
demonstrates the integration of religious values and local wisdom as a foundation for the
practice of religious moderation in mountainous communities.

Keywords: Islamic spirituality, Tengger culture, religious and cultural integration, social
harmony, religious moderation

Abstrak

Penelitian ini bertujuan mengkaji bentuk integrasi antara spiritualitas Islam dan tradisi
kultural masyarakat Bromo sebagai model harmoni sosial-keagamaan di wilayah
multikultural. Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode etnografi untuk
menggali nilai-nilai sosial, simbolik, dan spiritual yang hidup dalam praktik keagamaan dan
adat masyarakat Bromo, khususnya komunitas Muslim Tengger. Data diperoleh melalui
observasi partisipatif, wawancara mendalam dengan 12 informan kunci yang terdiri atas
tokoh agama, tokoh adat, dan anggota masyarakat, serta dokumentasi tradisi lokal. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa integrasi Islam dan budaya lokal berlangsung melalui tiga
pilar utama, vyaitu keterlibatan spiritual (spiritual engagement) yang dimaknai sebagai
partisipasi aktif umat Muslim dalam ritual dan kehidupan spiritual masyarakat setempat,
negosiasi budaya (cultural negotiation) yang merujuk pada proses penafsiran ulang tradisi
lokal agar selaras dengan ajaran Islam, dan harmoni sosial (communal harmony) yang
menunjukkan pola relasi sosial berbasis kebersamaan lintas keyakinan. Ritual Kasada dan
sedekah bumi, yang secara historis bernuansa pra-Islam, dipraktikkan oleh komunitas
Muslim Tengger dengan penyesuaian makna sebagai ungkapan syukur kepada Allah dan
sarana dakwah kultural. Dalam praktik sosial sehari-hari, nilai-nilai Islam seperti ukhuwah,
ikhlas, dan rahmah hadir berdampingan dengan nilai rukun, tepo seliro, dan ajining diri
dalam budaya Tengger, yang tercermin dalam pola interaksi sosial yang inklusif dan
berorientasi pada kepentingan bersama. Temuan ini mendeskripsikan suatu bentuk
spiritualitas kontekstual yang memperlihatkan keterpaduan antara nilai religius dan kearifan
lokal sebagai dasar praktik moderasi beragama di masyarakat pegunungan

Katakunci: spiritualitas Islam, budaya Tengger, integrasi agama dan budaya, harmoni
sosial, moderasi beragama

1 Pendahuluan

Masyarakat Bromo, khususnya komunitas yang
bermukim di wilayah pegunungan Tengger,
merupakan contoh menarik dari harmoni antara
agama dan budaya lokal (Zubaidi, 2024). Di
tengah dinamika kehidupan sosial yang plural,
masyarakat di kawasan ini menunjukkan
kemampuan adaptif dalam mengintegrasikan
nilai-nilai spiritualitas Islam dengan tradisi kultural
yang telah diwariskan secara turun-temurun
(Fitriah & Muttaqgin, 2024). Fenomena ini
memperlihatkan bahwa agama tidak hadir dalam
ruang hampa, melainkan senantiasa berinteraksi
dengan konteks sosial-budaya tempat ia tumbuh
dan berkembang(Hasan, 2025). Dalam konteks
Bromo, Islam bukan hanya dimaknai sebagai
sistem keyakinan, tetapi juga sebagai kekuatan
spiritual yang menjiwai praktik budaya dan
kehidupan sosial masyarakat(Uleng & Aderus,
2025).

Spiritualitas Islam yang hidup di masyarakat
Bromo tercermin dalam berbagai ekspresi budaya
seperti selametan desa, tahlilan, kenduri gunung,

dan keterlibatan komunitas Muslim dalam
perayaan Yadnya Kasada(Suhantoro et al., 2025).
Ritual-ritual tersebut tidak sekadar berfungsi
sebagai tradisi seremonial, melainkan menjadi
arena perjumpaan antara ajaran Islam dan
kearifan lokal masyarakat Tengger, di mana nilai-
nilai religius seperti doa, rasa syukur,
kebersamaan, dan kepedulian sosial
diartikulasikan melalui simbol dan praktik
budaya(Rofiqgi, 2025). Keberlangsungan ritual-
ritual ini di tengah perbedaan keyakinan antara
komunitas Muslim dan non-Muslim menunjukkan
adanya mekanisme integrasi sosial yang efektif
dalam menjaga kohesi dan harmoni social
(Setinawati et al., 2025).

Oleh karena itu, penting untuk mengkaji secara
mendalam  bagaimana ritual-ritual budaya
tersebut dimaknai, dinegosiasikan, dan
dipraktikkan oleh komunitas Muslim Tengger
sebagai bentuk spiritualitas Islam yang
kontekstual, sekaligus sebagai model harmonisasi
agama dan budaya yang relevan bagi penguatan
moderasi beragama di masyarakat multikultural.

125



TRILOGI: Jurnal Ilmu Teknologi, Kesehatan, dan Humaniora, 6(4), Okt-Desember 2025: 124-131

Namun, proses integrasi antara Islam dan
budaya lokal tidak selalu berjalan tanpa
tantangan(Burga & Damopolii, 2022).
Modernisasi, globalisasi, serta pengaruh media
sosial telah mendorong perubahan dalam cara
masyarakat memahami dan mempraktikkan nilai-
nilai spiritualitas (Mu’‘asyara et al., 2024).
Beberapa tradisi mulai kehilangan makna
spiritualnya dan bergeser menjadi sekadar
rutinitas budaya. Pergeseran ini tidak hanya
disebabkan oleh faktor eksternal, tetapi juga oleh
transformasi internal masyarakat itu sendiri yang
semakin rasional dan praktis dalam menjalani
kehidupan (Hariandi et al., n.d.). Oleh karena itu,
penting untuk mengkaji kembali bagaimana
spiritualitas Islam bertransformasi dan berperan
dalam menjaga keseimbangan antara ajaran
agama dan nilai-nilai kearifan lokal di masyarakat
Bromo.

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis
bentuk-bentuk integrasi antara spiritualitas Islam
dan tradisi kultural masyarakat Bromo, serta
mengidentifikasi nilai-nilai spiritual Islam yang
termanifestasi dalam kearifan lokal mereka.
Melalui pendekatan ini, penelitian berusaha
menelusuri bagaimana ajaran Islam tidak hanya
berfungsi sebagai sistem keagamaan, tetapi juga
sebagai kekuatan kultural yang menjiwai praktik
sosial dan budaya masyarakat pegunungan.

Fokus wutama penelitian diarahkan pada
pengamatan terhadap praktik-praktik keagamaan
dan tradisi sosial seperti selametan desa, tahlilan,
dan upacara kenduri gunung yang
merepresentasikan bentuk konkret dari
harmonisasi antara nilai-nilai Islam dan budaya
lokal. Dari sana, penelitian ini berupaya
mengungkap dimensi spiritual yang hidup dalam
keseharian masyarakat, seperti nilai gotong
royong, rasa syukur kepada Tuhan, penghormatan
terhadap alam, serta solidaritas sosial. Dengan
demikian, studi ini diharapkan dapat
memperlihatkan bagaimana spiritualitas Islam
berperan aktif dalam menjaga keseimbangan
antara ajaran agama dan kearifan lokal yang
menjadi identitas budaya masyarakat Bromo.

Penelitian yang sama pernah dilakukan oleh
(Habib & Rahmatullah, 2025), penelitian ini
menyimpulkan, pertama, bahwa pembentukan
ekoteologi Islam-Hindu sebenarnya lebih terkait
dengan faktor budaya yang erat kaitannya dengan
suku Tengger. Kedua, memaksimalkan potensi
ekoteologi dalam kaitannya dengan perlindungan
alam dan lingkungan sekitar/penunjang TNBTS
karena dalam hal ini, baik Islam maupun Hindu
sebagai agama mayoritas di komunitas sekitar
TNBTS memiliki antusiasme dan kepedulian yang

126

sama terhadap alam dan lingkungan. Ketiga,
model ekoteologi Islam-Hindu dalam menjaga
keberlanjutan alam di TNBTS lebih merupakan
model integrasi agama dengan budaya lokal.
Kontribusi penelitian ini terletak pada pengukuhan
model ekoteologi yang mengharmoniskan budaya
lokal dan nilai-nilai agama sebagai upaya optimal
dalam konservasi alam di TNBTS, memberikan
wawasan baru tentang integrasi spiritualitas dan
tradisi dalam konteks keberlanjutan lingkungan.

Penelitian lain, (Yoga Adi Pradana et al., 2024),
Temuan menunjukkan bahwa wisatawan yang
mengunjungi objek spiritual yang penting tidak
berbeda dengan perilaku Muslim saat
mengunjungi Mekah - melakukan tawaf, minum
air suci, memberi sedekah, dan makan bersama.
Namun, hal ini justru menjadi daya tarik bagi
wisatawan untuk berkunjung. Perencanaan dan
pengembangan masih diperlukan, terutama dalam
alur ritual yang dilakukan agar tidak
menghilangkan tujuan pengembangan pariwisata
halal di Indonesia.

Distingsi antara penelitian “Spiritualitas Islam
dan Tradisi Kultural Bromo: Model Integrasi
Agama dan Budaya dalam Kehidupan Sosial”
dengan dua penelitian sebelumnya terletak pada
fokus dan orientasi kajiannya. Penelitian “Islamic-
Hindu Ecotheology in Maintaining the
Sustainability of Nature in Taman Nasional Bromo
Tengger-Semeru (TNBTS)” menitikberatkan pada
hubungan antara nilai-nilai keagamaan Islam dan
Hindu dengan konsep ekoteologi dalam konteks
pelestarian alam. Fokusnya lebih bersifat ekologis
dan berorientasi pada konservasi lingkungan
dengan menekankan integrasi antara spiritualitas
agama dan kesadaran ekologis masyarakat
Tengger. Sementara itu, penelitian “Integration of
Islamic Religious Values and Javanese Culture in
the Development of Pilgrimage Tourism in
Ngawonggo, Indonesia” lebih menyoroti aspek
ekonomi dan pariwisata religius, khususnya dalam
pengembangan wisata ziarah yang
menggabungkan nilai-nilai Islam dan budaya Jawa
sebagai daya tarik spiritual dan destinasi wisata
halal.

Berbeda dari kedua penelitian tersebut,
penelitian ini memusatkan perhatian pada dimensi
sosial-kultural dan religius masyarakat Bromo,
dengan menelaah bagaimana spiritualitas Islam
berinteraksi dan berintegrasi dengan tradisi
kultural lokal dalam membangun harmoni sosial
dan kerukunan antarumat beragama. Fokus
penelitian bukan pada pelestarian lingkungan
maupun pengembangan wisata, melainkan pada
transformasi nilai dan praktik spiritual yang
membentuk kohesi sosial di wilayah multikultural



TRILOGI: Jurnal Ilmu Teknologi, Kesehatan, dan Humaniora, 6(4), Okt-Desember 2025: 124-131

pegunungan. Dengan demikian, penelitian ini
memberikan kontribusi baru dalam memperkuat
pemahaman tentang peran spiritualitas Islam
sebagai kekuatan kultural yang menyatukan
agama dan budaya, serta memperkaya kajian
tentang model moderasi beragama berbasis
kearifan lokal di masyarakat Bromo.

Di tengah perubahan sosial yang begitu cepat,
penelitian ini memiliki kebaruan dalam beberapa
aspek penting. Pertama, penelitian ini tidak hanya
mendeskripsikan bentuk integrasi antara Islam
dan budaya lokal sebagaimana banyak studi
sebelumnya, tetapi juga menganalisis pola
transformasi spiritualitas Islam dalam konteks
masyarakat pegunungan yang berhadapan
dengan modernitas dan disrupsi digital.
Pendekatan ini memperluas perspektif kajian
Islam-budaya dari sekadar sinkretisme menuju
analisis  spiritualitas dinamis, vyang terus
beradaptasi dengan konteks zaman tanpa
kehilangan akar religiusnya.

Kedua, kebaruan juga terletak pada fokus
wilayah penelitian, yaitu masyarakat Muslim
Bromo-Tengger, yang selama ini lebih banyak
dikaji dalam konteks pariwisata, kepercayaan
lokal, atau relasi antaragama, tetapi belum
banyak diteliti secara khusus dari dimensi
spiritualitas Islam dalam ruang sosial
multikultural. Dengan menyoroti praktik
keagamaan masyarakat Muslim di lingkungan
non-Muslim mayoritas (Tengger Hindu), penelitian
ini dapat membuka pemahaman baru tentang
bagaimana Islam hidup secara damai dan
kontekstual di kawasan yang plural dan secara
kultural unik.

Keempat, penelitian ini juga menghadirkan
kebaruan dalam analisis konseptual dengan
menawarkan model harmonisasi spiritual-budaya
berbasis tiga pilar integrasi, yaitu (1) spiritual
engagement (keterlibatan batin dalam praktik
budaya), (2) cultural negotiation (proses dialog
antara nilai Islam dan adat), dan (3) communal
harmony (penciptaan kohesi sosial berbasis nilai
spiritual). Model ini diharapkan dapat menjadi
kerangka teoritik baru bagi studi tentang Islam
Nusantara, khususnya dalam memahami
bagaimana ajaran Islam berinteraksi secara
produktif dengan kearifan lokal tanpa kehilangan
substansi teologisnya.

Dengan demikian, penelitian ini berupaya
untuk menganalisis bentuk dan model integrasi
antara spiritualitas Islam dan tradisi kultural
masyarakat Bromo, serta menelusuri nilai-nilai
yang melandasi harmonisasi keduanya dalam
kehidupan sosial. Kajian ini diharapkan dapat
memberikan kontribusi terhadap pengembangan

konsep Islam Nusantara kontemporer yang
menekankan pentingnya akomodasi budaya lokal
dalam ekspresi keislaman. Selain itu, penelitian ini
juga diharapkan menjadi rujukan bagi penguatan
moderasi beragama di wilayah multikultural,
khususnya dalam konteks masyarakat pedesaan
dan pegunungan yang masih menjaga warisan
budaya leluhur namun sedang menghadapi
tekanan modernisasi dan perubahan sosial global.

2 Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan
kualitatif dengan metode deskriptif-analitis karena
metode ini paling tepat untuk memahami secara
mendalam makna, nilai, dan proses integrasi
antara spiritualitas Islam dan tradisi kultural
masyarakat Bromo yang hidup dalam pengalaman
sosial-keagamaan sehari-hari(Dinmohammadi et
al., 2022). Pendekatan kualitatif memungkinkan
peneliti  menangkap realitas sosial secara
kontekstual, khususnya praktik keagamaan yang
bersifat simbolik, interpretatif, dan tidak dapat
diukur secara kuantitatif. Metode deskriptif-
analitis dipilih untuk mendeskripsikan fenomena
empiris secara sistematis sekaligus menganalisis
pola integrasi nilai Islam dan kearifan lokal yang
membentuk harmoni sosial masyarakat Tengger.

Penelitian lapangan dilaksanakan selama
empat bulan, dari Agustus hingga September
2025, di beberapa desa kawasan Tengger,
Kabupaten Probolinggo, vyaitu Desa Ngadisari,
Desa Sumber, dan Desa Wonokitri, yang dikenal
sebagai wilayah dengan keragaman agama dan
kekayaan tradisi budaya. Data dikumpulkan
melalui observasi partisipatif dengan tingkat
keterlibatan moderat, di mana peneliti terlibat
langsung dalam kegiatan keagamaan dan tradisi
masyarakat seperti selametan desa, kenduri
gunung, tahlilan, serta perayaan Yadnya Kasada,
sekaligus melakukan pencatatan sistematis
terhadap simbol, interaksi sosial, dan praktik
keagamaan yang berlangsung.

Wawancara mendalam dilakukan terhadap 12
informan utama yang dipilih secara purposive
berdasarkan kriteria: memiliki pengetahuan dan
pengalaman langsung terhadap praktik
keagamaan dan tradisi lokal, serta berperan aktif
dalam kehidupan sosial masyarakat. Informan
tersebut terdiri atas 4 tokoh agama Islam, 3 tokoh
adat Tengger, dan 5 warga masyarakat dari latar
belakang wusia dan profesi yang berbeda.
Dokumentasi berupa foto kegiatan, catatan ritual,
dan arsip tradisi lokal digunakan sebagai data
pendukung untuk memperkuat temuan lapangan.
Seluruh data dianalisis secara kualitatif melalui

127



TRILOGI: Jurnal Ilmu Teknologi, Kesehatan, dan Humaniora, 6(4), Okt-Desember 2025: 124-131

tahapan reduksi data, penyajian data, dan
penarikan kesimpulan sebagaimana dikemukakan
oleh Miles dan Huberman. Analisis difokuskan
pada identifikasi pola integrasi antara ajaran Islam
dan kearifan lokal yang membentuk harmoni
sosial masyarakat Bromo. Keabsahan data dijaga
melalui teknik triangulasi sumber dan metode.
Secara teoretis, penelitian ini berpijak pada
pendekatan antropologi agama dan sosiologi
budaya untuk menafsirkan praktik keagamaan
dan tradisi lokal sebagai ekspresi dinamis
hubungan antara spiritualitas Islam dan sistem
budaya masyarakat pegunungan.

3 Hasil dan Diskusi

Integrasi Spiritualitas Islam dan Tradisi
Kultural Masyarakat Bromo

Temuan penelitian  menunjukkan bahwa
spiritualitas Islam di masyarakat Bromo tidak
hadir secara terpisah dari kebudayaan lokal,
melainkan terbentuk melalui proses dialektis
antara ajaran Islam dan nilai-nilai adat Tengger.
Dialektika ini tampak dalam praktik ritual seperti
selametan desa, kenduri gunung, tahlilan, dan
keterlibatan komunitas Muslim dalam perayaan
Kasada, yang berfungsi sebagai medium artikulasi
ajaran Islam dalam simbol dan bahasa budaya
setempat. Seorang tokoh agama di Desa Ngadisari
menjelaskan bahwa “selametan bagi kami bukan
sekadar adat, tetapi sarana berdoa bersama agar
desa diberi keselamatan oleh Allah, meskipun
bentuknya mengikuti tradisi leluhur” (Wawancara,
April 2024).

Pernyataan ini menunjukkan adanya proses
internalisasi nilai Islam ke dalam praktik budaya
tanpa menghilangkan struktur simbolik lokal. Hal
serupa diungkapkan oleh pemuka adat Tengger
yang menyatakan bahwa “Islam di sini tidak
menghapus adat, tetapi memberi makna baru
pada ritual supaya tetap membawa kebaikan dan
ketentraman bagi semua” (Wawancara, Mei
2024). Kutipan-kutipan tersebut memperlihatkan
bahwa Islam diposisikan bukan sebagai kekuatan
hegemonik yang meniadakan tradisi, melainkan
sebagai sistem nilai yang berdialog dengan
warisan spiritual nenek moyang, sehingga ritual-
ritual budaya berfungsi sebagai ruang negosiasi
makna antara keyakinan religius dan identitas
kultural masyarakat Bromo.Hasil ini sejalan
dengan temuan (Zubaidi & Jali, 2025) yang
menjelaskan bahwa masyarakat lereng Bromo,
khususnya di Kecamatan Sukapura dan Sumber,
telah mengonstruksi moderasi beragama berbasis
kearifan lokal melalui tiga proses sosial
sebagaimana dikemukakan oleh Peter L. Berger,
yakni eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi.
Nilai-nilai toleransi dan harmoni di masyarakat
diekspresikan melalui kegiatan budaya seperti
gotong royong, sedekah bumi, dan upacara
Kasada, lalu diobjektifkan menjadi simbol sosial
128

yang diakui bersama, dan akhirnya diinternalisasi
melalui pendidikan informal dan praktik sosial
sehari-hari.

Dengan demikian, spiritualitas Islam di
masyarakat Bromo dapat dipahami sebagai
spiritualitas sosial-kultural, yakni bentuk
religiositas yang membumi dalam struktur sosial
dan adat setempat. Nilai-nilai Islam seperti
ukhuwah, syukur, dan ikhlas hidup berdampingan
dengan nilai Tengger seperti rukun, tepo seliro,
dan ajining diri. Hal ini memperlihatkan bahwa
Islam di Bromo bukanlah Islam yang berjarak
dengan budaya, melainkan Islam yang berspirit
kultural dan kontekstual.

Tabel Tabel 1. Manifestasi Spiritualitas Sosial-
Kultural Islam di Masyarakat Bromo

Aspek Nilai Nilai Bentuk Makna
Isla Buda Integrasi Sosial-
m ya Spiritual
Hubunga Ukhu Rukun Gotong Memperku
n Sosial wah royong at
dalam solidaritas
selametan lintas
dan sedekah agama
bumi
Sikap Ikhla Tepo Partisipasi Membangu
Religius s, seliro dan n
Syuk penghormat  spiritualita
ur an s inklusif
antarumat
Etika Amal Ajinin Berbagi Meneguhka
Sosial saleh g diri sedekah n nilai
, dan tolong- kemanusia
Rahm menolong an
ah universal
Ritual Tahlil Kasad Sinkretisme Harmoni
dan Adat an, a, doa dan antara
Doa Kendu adat leluhur Islam dan
ri budaya
lokal
Pewaris Tarbi Tradisi  Pendidikan Melestarika
an Nilai yah lisan keluarga n nilai
dan tokoh religius
adat kontekstua

Tabel di atas memperlihatkan bahwa
spiritualitas Islam di Bromo bukan hanya berupa
praktik ibadah ritual, melainkan menjadi sistem
nilai yang terinternalisasi dalam budaya lokal.
Integrasi antara nilai Islam dan adat Tengger
melahirkan bentuk religiositas yang membumi
(embedded religiosity), di mana agama dan
budaya saling menopang dalam menciptakan
tatanan sosial yang harmonis

Pola Integrasi dan Dinamika Sosial: Model
Tiga Pilar dan Pendekatan Konstruksi Sosial

Penelitian ini menemukan bahwa integrasi
spiritualitas Islam dan budaya lokal di masyarakat
Bromo berlangsung melalui tiga pilar utama, yaitu
keterlibatan spiritual (spiritual engagement),
negosiasi budaya (cultural negotiation), dan
harmoni sosial (communal harmony). Model tiga
pilar ini tidak dirumuskan secara apriori,
melainkan muncul secara induktif melalui proses
analisis data lapangan. Pada tahap awal analisis,
peneliti melakukan open coding terhadap data
hasil observasi partisipatif, wawancara mendalam,



TRILOGI: Jurnal Ilmu Teknologi, Kesehatan, dan Humaniora, 6(4), Okt-Desember 2025: 124-131

dan dokumentasi tradisi, yang menghasilkan
sejumlah tema awal seperti partisipasi ritual
keagamaan, reinterpretasi makna tradisi, dialog
lintas keyakinan, dan praktik gotong royong.
Tema-tema tersebut kemudian dikelompokkan
melalui axial coding berdasarkan kesamaan pola
makna danedRASSSHRAGALIARNINGER Mmengerucut
pada tiga kataporBlmsarLgRAY secara konsisten
muncul di beerMAWTtERBQMQa dan informan

l { |
KETERLIBATAN NEGOSIASI HARMONI
SPIRITUAL BUDAYA SOSIAL

Internsrionalisasi Dialog dan Toleransi dan
nilai-nilai Islam reinterpretasi kerjasama
melalui praktik tradisi lokal antaragama

keagamaan lokal

Selanjutnya, melalui selective coding, ketiga
kategori tersebut dirumuskan sebagai pilar
integrasi yang saling berkelindan dan membentuk
hubungan dinamis antara ajaran Islam dan sistem
nilai adat Tengger. Dalam kerangka ini,
spiritualitas Islam tidak dipahami sebagai
kekuatan normatif yang menegasi budaya,
melainkan sebagai energi transformatif yang
menjiwai kehidupan sosial masyarakat.

Pilar pertama, keterlibatan spiritual, lahir dari
temuan empiris yang menunjukkan intensitas
keterlibatan masyarakat Muslim Bromo dalam
ritual-ritual kolektif seperti tahlilan, istighotsah,
dan selametan desa. Data wawancara dan
observasi memperlihatkan bahwa praktik-praktik
tersebut tidak hanya dimaknai sebagai kewajiban
keagamaan, tetapi juga sebagai sarana
internalisasi nilai syukur, doa, dan solidaritas
sosial. Pola ini mengindikasikan bahwa ajaran
Islam dipraktikkan secara kontekstual, selaras
dengan pandangan kosmologis masyarakat
pegunungan yang menekankan keseimbangan
antara manusia, alam, dan Sang Pencipta.

Pilar kedua, negosiasi budaya, teridentifikasi
dari proses dialog dan reinterpretasi yang
berulang terhadap tradisi lokal, khususnya dalam
praktik ritual Kasada. Analisis data menunjukkan
adanya pergeseran makna dari pemahaman ritual
sebagai tradisi adat menuju penafsiran religius
yang lebih sesuai dengan ajaran Islam.
Wawancara dengan tokoh agama dan masyarakat
mengungkapkan kesadaran teologis bahwa
Kasada dimaknai sebagai sedekah bumi dan doa
bersama, bukan sebagai persembahan ritual.
Proses reinterpretasi ini merepresentasikan
eksternalisasi nilai-nilai spiritual Islam ke dalam
simbol-simbol  budaya lokal, sebagaimana
dikemukakan oleh Peter L. Berger, di mana makna
religius diekspresikan dan dinegosiasikan dalam
ruang sosial yang dapat diterima secara kolektif.

Pilar ketiga, harmoni sosial, muncul sebagai
konsekuensi logis dari keterlibatan spiritual dan
negosiasi budaya yang berlangsung secara

berkelanjutan. Data lapangan menunjukkan
bahwa praktik keagamaan dan budaya tersebut
berkontribusi pada terbentuknya pola relasi sosial
yang ditandai oleh toleransi, gotong royong, dan
penghormatan terhadap perbedaan antara
komunitas Muslim dan Hindu Tengger. Pola-pola
ini teridentifikasi secara konsisten dalam interaksi
sosial sehari-hari, kegiatan komunal, dan ritual
bersama, sehingga mengindikasikan bahwa
harmoni sosial bukanlah asumsi normatif,
melainkan hasil empiris dari integrasi nilai Islam
dan adat Tengger. Dengan demikian, model tiga
pilar ini merepresentasikan bentuk spiritualitas
sosial-kultural yang adaptif, di mana nilai-nilai
tauhid diwujudkan melalui praktik sosial yang
menghargai pluralitas budaya.

Transformasi Spiritualitas Islam di Era
Modernisasi Masyarakat Bromo

Modernisasi dan globalisasi telah
menghadirkan dinamika baru bagi keberlanjutan
spiritualitas lokal masyarakat Bromo.
Perkembangan teknologi digital, penetrasi media
sosial, dan komersialisasi budaya telah menggeser
pola interaksi masyarakat, terutama di kalangan
generasi muda. Di satu sisi, terjadi proses
distancing atau keterputusan emosional terhadap
nilai-nilai tradisi dan ritual adat seperti Kasada,
selametan desa, dan tahlilan bersama, yang
dahulu menjadi pusat kehidupan spiritual dan
sosial masyarakat. Fenomena ini menandai
tantangan serius terhadap transmisi nilai-nilai
religius dan budaya dari generasi tua kepada
generasi muda.

Namun di sisi lain, modernisasi juga
melahirkan bentuk-bentuk baru spiritualitas
reflektif yang lebih sadar dan terinternalisasi.
Generasi muda Muslim Bromo kini banyak
mengekspresikan identitas keagamaannya melalui
ruang digital—seperti pengajian daring, konten
dakwah kreatif, dan gerakan sosial keagamaan
yang menonjolkan tema moderasi, kebersamaan,
dan harmoni lintas iman. Fenomena ini
menunjukkan adanya adaptasi positif di mana
teknologi dan modernitas tidak sepenuhnya
memarginalkan agama, melainkan menjadi
medium baru bagi penguatan spiritualitas.

Transformasi tersebut menandai pergeseran
dari spiritualitas ritualistik menuju spiritualitas
reflektif, yakni bentuk keberagamaan yang tidak
hanya menekankan pada simbol dan rutinitas,
tetapi juga pada pemahaman mendalam terhadap
makna iman dan kehidupan sosial. Dalam konteks
masyarakat Bromo, spiritualitas reflektif ini
terwujud dalam kesadaran kolektif untuk menjaga
keseimbangan antara keyakinan Islam dan
kearifan lokal Tengger, antara modernitas dan
tradisi, serta antara individualitas dan
kebersamaan sosial.

Dengan demikian, Islam di Bromo
memperlihatkan daya lenting yang kuat untuk
menafsirkan dirinya secara dinamis tanpa
kehilangan akar kulturalnya. Ia menjadi contoh

129



TRILOGI: Jurnal Ilmu Teknologi, Kesehatan, dan Humaniora, 6(4), Okt-Desember 2025: 124-131

konkret tentang bagaimana agama dapat
bertransformasi mengikuti arus perubahan zaman
sambil tetap mempertahankan identitas lokal,
menciptakan harmoni baru antara spiritualitas,
budaya, dan modernitas

4 Kesimpulan

Penelitian ini menyimpulkan bahwa integrasi
Islam dan budaya lokal di masyarakat Bromo
berlangsung melalui pola koeksistensi dinamis
yang dibentuk oleh keterlibatan spiritual,
negosiasi budaya, dan harmoni sosial, sehingga
spiritualitas Islam berfungsi sebagai sumber etika
sosial yang kontekstual dan adaptif terhadap adat
Tengger. Sintesis nilai-nilai Islam seperti
ukhuwabh, ikhlas, dan rahmah dengan nilai rukun,
tepo seliro, dan ajining diri menunjukkan bahwa
agama tidak menegasikan budaya, melainkan
memperkuat kohesi sosial dalam masyarakat
multikultural, termasuk dalam menghadapi
tantangan modernisasi dan digitalisasi yang
membuka ruang baru bagi ekspresi spiritual
reflektif generasi muda. Keterbatasan penelitian
ini terletak pada cakupan lokasi yang terbatas
pada beberapa desa Tengger di Kabupaten
Probolinggo serta fokus utama pada perspektif
komunitas Muslim, sehingga belum sepenuhnya
merepresentasikan dinamika lintas generasi dan
pandangan komunitas non-Muslim secara lebih
luas. Secara praktis, temuan ini berimplikasi pada
pengembangan pendidikan keagamaan berbasis
kearifan lokal, perumusan kebijakan moderasi
beragama yang sensitif budaya, serta pengelolaan
pariwisata budaya Bromo yang menempatkan
ritual dan tradisi lokal sebagai sumber nilai
edukatif dan perekat sosial, bukan sekadar atraksi
seremonial.

5 Referensi

Burga, M. A., & Damopolii, M. (2022). Reinforcing
Religious Moderation through Local
Culture-Based Pesantren. Jurnal
Pendidikan  Islam, 8(2), 145-162.
https://doi.org/10.15575/jpi.v8i2.19879

Dinmohammadi, M., Mohammadi, S., taherkhani,
mehran, & yadegary, mohammad ali.
(2022). Factors contributing to
coronavirus  disease 2019  vaccine
hesitancy among healthcare workers in
Iran: A descriptive-analytical study.
Clinical Epidemiology and Global Health,

18, 101182.
https://doi.org/10.1016/j.cegh.2022.101
182

Fitriah, E. A., & Muttaqin, A. I. (2024). Nilai-Nilai
Pendidikan Islam dalam Tradisi Lokal
130

Masyarakat Adat di Daerah Enklave TNBTS

Ranupani Senduro Lumajang.
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam,
17(2), 151-174.
https://doi.org/10.54471/tarbiyatuna.v17
i2.3440

Habib, M. T., & Rahmatullah, A. (2025). Islamic-
Hindu Ecotheology in Maintaining the
Sustainability of Nature in Taman Nasional
Bromo Tengger-Semeru (TNBTS). Al-
Jadwa: Jurnal Studi Islam, 4(2), 146-164.
https://doi.org/10.38073/aljadwa.v4i2.22
00

Hariandi, A., Lestari, N., Diniyah, T., Salsabila, N.,
& Putri, D. S. (n.d.). Transformasi Ritual
Keagamaan dan Dampaknya  pada
Perubahan Budaya | JIIP - Jurnal Ilmiah
Ilmu Pendidikan. Retrieved December 31,
2025, from
http://www.jiip.stkipyapisdompu.ac.id/jii
p/index.php/JIIP/article/view/6461

Hasan, R. (2025). AGAMA DALAM PANDANGAN

ANTROPOLOG: PERSPEKTIF SOSIAL-
BUDAYA. Tajdid:  Jurnal  Pemikiran
Keislaman Dan Kemanusiaan, 9(1), 185-
199,
https://doi.org/10.52266/tadjid.v9i1.431
5

Mu‘asyara, N., Merhan, M., Ulfa, R., Arfandi, M. F.,
Yurike, A., Fattah, M. O., Imas, I., C.a, V.
A., & Anggina, T. D. (2024). Transformasi
Identitas Religius dan Spiritualitas dalam
Era Sekularisasi: Perspektif Sosiologi
Agama. Concept: Journal of Social
Humanities and Education, 3(4), 254-
265.
https://doi.org/10.55606/concept.v3i4.1
678

Rofigi, R. (2025). Pendidikan Islam dan Moderasi
Beragama Berbasis Pesantren: Studi atas
Kurikulum dan Metode Pembelajaran.
TRILOGI: Jurnal IImu Teknologi,
Kesehatan, Dan Humaniora, 6(1), 74-82.
https://doi.org/10.33650/trilogi.v6i1.107
77

Setinawati, Jeniva, I., Tanyid, M., & Merilyn.
(2025). The framework of religious
moderation: A socio-theological study on
the role of religion and culture from
Indonesia’s perspective. Social Sciences &
Humanities Open, 11, 101271.
https://doi.org/10.1016/j.ssah0.2024.10
1271

Suhantoro, Akilah, U., Safi‘e, M., Rahmatullah, I.,
Fadlan, M. A., & Shobahiyah, Q. (2025).
Konektivitas = Budaya Dengan  Jiwa
Keagamaan. Penerbit: Kramantara JS.

Uleng, 1., & Aderus, A. (2025). ISLAM DITINJAU
DARI BERBAGAI ASPEK: PENGGAMBARAN
ISLAM YANG SEBENARNYA, ISLAM
SEBAGAI AGAMA, DAN ISLAM SEBAGAI
TAFSIR KEAGAMAAN. Jurnal Andi Djemma
| Jurnal Pendidikan, 8(1), 01-10.
https://doi.org/10.35914/jad.v8i1.3047

Yoga Adi Pradana, M., Wisadirana, D., Hakim, M.
L., & Rozuli, A. I. (2024). Integration of



TRILOGI: Jurnal Ilmu Teknologi, Kesehatan, dan Humaniora, 6(4), Okt-Desember 2025: 124-131

Islamic Religious Values and Javanese
Culture in the Development of Pilgrimage
Tourism in Ngawonggo, Indonesia.
International Journal of Religious Tourism
and Pilgrimage, 11(6).
https://doi.org/10.21427/YC3M-DC65
Zubaidi, A. (2024). Multicultural Insight in
Promoting Tolerance Movement; Lesson
Learned From Islamic Religious Education
in the Rural Side. PEDAGOGIK: Jurnal
Pendidikan, 11(1), Article 1.
https://doi.org/10.33650/pjp.v11i1.7537
Zubaidi, A., & Jali, H. (2025). Integrating Local

Wisdom in Religious Moderation
Education: A Study of Mountain Slope
Communities. Cendekia: Jurnal
Kependidikan  Dan  Kemasyarakatan,
23(1), 106-120.
https://doi.org/10.21154/cendekia.v23il.
10173

131



	1 Pendahuluan
	2 Metode
	3 Hasil dan Diskusi
	Pola Integrasi dan Dinamika Sosial: Model Tiga Pilar dan Pendekatan Konstruksi Sosial

	4 Kesimpulan
	5 Referensi

