
TRILOGI: Jurnal Ilmu Teknologi, Kesehatan, dan Humaniora, 6(4), Okt-Desember 2025: 124-131 

 

124 

 

P-ISSN: 2774-4574 ; E-ISSN: 363-4582 

TRILOGI, 6(4), Okt-Desember 2025 (124-131) 
@2025 Lembaga Penerbitan, Penelitian,  
dan Pengabdian kepada Masyarakat (LP3M) 

Universitas Nurul Jadid Paiton Probolinggo 
DOI: 10.33650/trilogi.v6i4.13390 

 
 

 
 

Integrasi Spiritualitas Islam dan Tradisi Kultural 
Tengger: Studi Etnografi tentang Harmoni Sosial 
Masyarakat Bromo 
 
 
Ahmad Zubaidi 
Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq, Indonesia 
edi@unuja.ac.id  
 
 
Sofiyatil Aliyah 

Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq, Indonesia 

sofiatilaliyah79@gmail.com  
 
M. Khusna Amal 
Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq, Indonesia 

khusna.amal@uinkhas.ac.id  
 
Mursalim 

Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq, Indonesia 

salimabuya@gmail.com  
 
Halim Soebahar 

Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq, Indonesia 

salimabuya@gmail.com  
 

 
 
 

 

Abstract 
 

This study aims to examine the forms of integration between Islamic spirituality and the 
cultural traditions of the Bromo community as a model of socio-religious harmony in a 
multicultural setting. Employing a qualitative approach with an ethnographic method, the 

study explores the social, symbolic, and spiritual values embedded in the religious and 
customary practices of the Bromo community, particularly among the Muslim Tengger group. 

Data were collected through participant observation, in-depth interviews with 12 key 
informants consisting of religious leaders, traditional leaders, and community members, as 
well as documentation of local traditions. The findings indicate that the integration of Islam 
and local culture operates through three main pillars: spiritual engagement, defined as the 
active participation of Muslim community members in local spiritual rituals and communal 
religious life; cultural negotiation, referring to the process of reinterpreting indigenous 

traditions to align with Islamic teachings; and communal harmony, which denotes patterns 
of social interaction based on cooperation and mutual respect across religious boundaries. 
Rituals such as Kasada and earth alms (sedekah bumi), historically rooted in pre-Islamic 
traditions, are practiced by Muslim Tengger communities through adjusted meanings as 
expressions of gratitude to Allah and as forms of cultural da‘wah. In everyday social life, 
Islamic values such as ukhuwah, ikhlas, and rahmah coexist with Tengger cultural values of 

mailto:edi@unuja.ac.id
mailto:sofiatilaliyah79@gmail.com
mailto:khusna.amal@uinkhas.ac.id
mailto:salimabuya@gmail.com
mailto:salimabuya@gmail.com


TRILOGI: Jurnal Ilmu Teknologi, Kesehatan, dan Humaniora, 6(4), Okt-Desember 2025: 124-131 

 

125 

 

rukun, tepo seliro, and ajining diri, as reflected in inclusive social relations oriented toward 

shared communal well-being. These findings describe a form of contextual spirituality that 
demonstrates the integration of religious values and local wisdom as a foundation for the 

practice of religious moderation in mountainous communities. 
 
Keywords: Islamic spirituality, Tengger culture, religious and cultural integration, social 
harmony, religious moderation 

 

Abstrak 
Penelitian ini bertujuan mengkaji bentuk integrasi antara spiritualitas Islam dan tradisi 
kultural masyarakat Bromo sebagai model harmoni sosial-keagamaan di wilayah 
multikultural. Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode etnografi untuk 
menggali nilai-nilai sosial, simbolik, dan spiritual yang hidup dalam praktik keagamaan dan 
adat masyarakat Bromo, khususnya komunitas Muslim Tengger. Data diperoleh melalui 
observasi partisipatif, wawancara mendalam dengan 12 informan kunci yang terdiri atas 

tokoh agama, tokoh adat, dan anggota masyarakat, serta dokumentasi tradisi lokal. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa integrasi Islam dan budaya lokal berlangsung melalui tiga 

pilar utama, yaitu keterlibatan spiritual (spiritual engagement) yang dimaknai sebagai 
partisipasi aktif umat Muslim dalam ritual dan kehidupan spiritual masyarakat setempat, 
negosiasi budaya (cultural negotiation) yang merujuk pada proses penafsiran ulang tradisi 
lokal agar selaras dengan ajaran Islam, dan harmoni sosial (communal harmony) yang 
menunjukkan pola relasi sosial berbasis kebersamaan lintas keyakinan. Ritual Kasada dan 

sedekah bumi, yang secara historis bernuansa pra-Islam, dipraktikkan oleh komunitas 
Muslim Tengger dengan penyesuaian makna sebagai ungkapan syukur kepada Allah dan 
sarana dakwah kultural. Dalam praktik sosial sehari-hari, nilai-nilai Islam seperti ukhuwah, 
ikhlas, dan rahmah hadir berdampingan dengan nilai rukun, tepo seliro, dan ajining diri 
dalam budaya Tengger, yang tercermin dalam pola interaksi sosial yang inklusif dan 
berorientasi pada kepentingan bersama. Temuan ini mendeskripsikan suatu bentuk 

spiritualitas kontekstual yang memperlihatkan keterpaduan antara nilai religius dan kearifan 
lokal sebagai dasar praktik moderasi beragama di masyarakat pegunungan 
 
Katakunci: spiritualitas Islam, budaya Tengger, integrasi agama dan budaya, harmoni 
sosial, moderasi beragama 

 

1 Pendahuluan  

Masyarakat Bromo, khususnya komunitas yang 

bermukim di wilayah pegunungan Tengger, 

merupakan contoh menarik dari harmoni antara 

agama dan budaya lokal (Zubaidi, 2024). Di 

tengah dinamika kehidupan sosial yang plural, 

masyarakat di kawasan ini menunjukkan 

kemampuan adaptif dalam mengintegrasikan 

nilai-nilai spiritualitas Islam dengan tradisi kultural 

yang telah diwariskan secara turun-temurun 

(Fitriah & Muttaqin, 2024). Fenomena ini 

memperlihatkan bahwa agama tidak hadir dalam 

ruang hampa, melainkan senantiasa berinteraksi 

dengan konteks sosial-budaya tempat ia tumbuh 

dan berkembang(Hasan, 2025). Dalam konteks 

Bromo, Islam bukan hanya dimaknai sebagai 

sistem keyakinan, tetapi juga sebagai kekuatan 

spiritual yang menjiwai praktik budaya dan 

kehidupan sosial masyarakat(Uleng & Aderus, 

2025). 

Spiritualitas Islam yang hidup di masyarakat 

Bromo tercermin dalam berbagai ekspresi budaya 

seperti selametan desa, tahlilan, kenduri gunung, 

dan keterlibatan komunitas Muslim dalam 

perayaan Yadnya Kasada(Suhantoro et al., 2025). 

Ritual-ritual tersebut tidak sekadar berfungsi 

sebagai tradisi seremonial, melainkan menjadi 

arena perjumpaan antara ajaran Islam dan 

kearifan lokal masyarakat Tengger, di mana nilai-

nilai religius seperti doa, rasa syukur, 

kebersamaan, dan kepedulian sosial 

diartikulasikan melalui simbol dan praktik 

budaya(Rofiqi, 2025). Keberlangsungan ritual-

ritual ini di tengah perbedaan keyakinan antara 

komunitas Muslim dan non-Muslim menunjukkan 

adanya mekanisme integrasi sosial yang efektif 

dalam menjaga kohesi dan harmoni social 

(Setinawati et al., 2025).  

Oleh karena itu, penting untuk mengkaji secara 

mendalam bagaimana ritual-ritual budaya 

tersebut dimaknai, dinegosiasikan, dan 

dipraktikkan oleh komunitas Muslim Tengger 

sebagai bentuk spiritualitas Islam yang 

kontekstual, sekaligus sebagai model harmonisasi 

agama dan budaya yang relevan bagi penguatan 

moderasi beragama di masyarakat multikultural. 



TRILOGI: Jurnal Ilmu Teknologi, Kesehatan, dan Humaniora, 6(4), Okt-Desember 2025: 124-131 

 

126 

 

Namun, proses integrasi antara Islam dan 

budaya lokal tidak selalu berjalan tanpa 

tantangan(Burga & Damopolii, 2022). 

Modernisasi, globalisasi, serta pengaruh media 

sosial telah mendorong perubahan dalam cara 

masyarakat memahami dan mempraktikkan nilai-

nilai spiritualitas (Mu’asyara et al., 2024). 

Beberapa tradisi mulai kehilangan makna 

spiritualnya dan bergeser menjadi sekadar 

rutinitas budaya. Pergeseran ini tidak hanya 

disebabkan oleh faktor eksternal, tetapi juga oleh 

transformasi internal masyarakat itu sendiri yang 

semakin rasional dan praktis dalam menjalani 

kehidupan (Hariandi et al., n.d.). Oleh karena itu, 

penting untuk mengkaji kembali bagaimana 

spiritualitas Islam bertransformasi dan berperan 

dalam menjaga keseimbangan antara ajaran 

agama dan nilai-nilai kearifan lokal di masyarakat 

Bromo. 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis 

bentuk-bentuk integrasi antara spiritualitas Islam 

dan tradisi kultural masyarakat Bromo, serta 

mengidentifikasi nilai-nilai spiritual Islam yang 

termanifestasi dalam kearifan lokal mereka. 

Melalui pendekatan ini, penelitian berusaha 

menelusuri bagaimana ajaran Islam tidak hanya 

berfungsi sebagai sistem keagamaan, tetapi juga 

sebagai kekuatan kultural yang menjiwai praktik 

sosial dan budaya masyarakat pegunungan. 

Fokus utama penelitian diarahkan pada 

pengamatan terhadap praktik-praktik keagamaan 

dan tradisi sosial seperti selametan desa, tahlilan, 

dan upacara kenduri gunung yang 

merepresentasikan bentuk konkret dari 

harmonisasi antara nilai-nilai Islam dan budaya 

lokal. Dari sana, penelitian ini berupaya 

mengungkap dimensi spiritual yang hidup dalam 

keseharian masyarakat, seperti nilai gotong 

royong, rasa syukur kepada Tuhan, penghormatan 

terhadap alam, serta solidaritas sosial. Dengan 

demikian, studi ini diharapkan dapat 

memperlihatkan bagaimana spiritualitas Islam 

berperan aktif dalam menjaga keseimbangan 

antara ajaran agama dan kearifan lokal yang 

menjadi identitas budaya masyarakat Bromo. 

Penelitian yang sama pernah dilakukan oleh 

(Habib & Rahmatullah, 2025), penelitian ini 

menyimpulkan, pertama, bahwa pembentukan 

ekoteologi Islam-Hindu sebenarnya lebih terkait 

dengan faktor budaya yang erat kaitannya dengan 

suku Tengger. Kedua, memaksimalkan potensi 

ekoteologi dalam kaitannya dengan perlindungan 

alam dan lingkungan sekitar/penunjang TNBTS 

karena dalam hal ini, baik Islam maupun Hindu 

sebagai agama mayoritas di komunitas sekitar 

TNBTS memiliki antusiasme dan kepedulian yang 

sama terhadap alam dan lingkungan. Ketiga, 

model ekoteologi Islam-Hindu dalam menjaga 

keberlanjutan alam di TNBTS lebih merupakan 

model integrasi agama dengan budaya lokal. 

Kontribusi penelitian ini terletak pada pengukuhan 

model ekoteologi yang mengharmoniskan budaya 

lokal dan nilai-nilai agama sebagai upaya optimal 

dalam konservasi alam di TNBTS, memberikan 

wawasan baru tentang integrasi spiritualitas dan 

tradisi dalam konteks keberlanjutan lingkungan. 

Penelitian lain, (Yoga Adi Pradana et al., 2024), 

Temuan menunjukkan bahwa wisatawan yang 

mengunjungi objek spiritual yang penting tidak 

berbeda dengan perilaku Muslim saat 

mengunjungi Mekah - melakukan tawaf, minum 

air suci, memberi sedekah, dan makan bersama. 

Namun, hal ini justru menjadi daya tarik bagi 

wisatawan untuk berkunjung. Perencanaan dan 

pengembangan masih diperlukan, terutama dalam 

alur ritual yang dilakukan agar tidak 

menghilangkan tujuan pengembangan pariwisata 

halal di Indonesia. 

Distingsi antara penelitian “Spiritualitas Islam 

dan Tradisi Kultural Bromo: Model Integrasi 

Agama dan Budaya dalam Kehidupan Sosial” 

dengan dua penelitian sebelumnya terletak pada 

fokus dan orientasi kajiannya. Penelitian “Islamic-

Hindu Ecotheology in Maintaining the 

Sustainability of Nature in Taman Nasional Bromo 

Tengger-Semeru (TNBTS)” menitikberatkan pada 

hubungan antara nilai-nilai keagamaan Islam dan 

Hindu dengan konsep ekoteologi dalam konteks 

pelestarian alam. Fokusnya lebih bersifat ekologis 

dan berorientasi pada konservasi lingkungan 

dengan menekankan integrasi antara spiritualitas 

agama dan kesadaran ekologis masyarakat 

Tengger. Sementara itu, penelitian “Integration of 

Islamic Religious Values and Javanese Culture in 

the Development of Pilgrimage Tourism in 

Ngawonggo, Indonesia” lebih menyoroti aspek 

ekonomi dan pariwisata religius, khususnya dalam 

pengembangan wisata ziarah yang 

menggabungkan nilai-nilai Islam dan budaya Jawa 

sebagai daya tarik spiritual dan destinasi wisata 

halal. 

Berbeda dari kedua penelitian tersebut, 

penelitian ini memusatkan perhatian pada dimensi 

sosial-kultural dan religius masyarakat Bromo, 

dengan menelaah bagaimana spiritualitas Islam 

berinteraksi dan berintegrasi dengan tradisi 

kultural lokal dalam membangun harmoni sosial 

dan kerukunan antarumat beragama. Fokus 

penelitian bukan pada pelestarian lingkungan 

maupun pengembangan wisata, melainkan pada 

transformasi nilai dan praktik spiritual yang 

membentuk kohesi sosial di wilayah multikultural 



TRILOGI: Jurnal Ilmu Teknologi, Kesehatan, dan Humaniora, 6(4), Okt-Desember 2025: 124-131 

 

127 

 

pegunungan. Dengan demikian, penelitian ini 

memberikan kontribusi baru dalam memperkuat 

pemahaman tentang peran spiritualitas Islam 

sebagai kekuatan kultural yang menyatukan 

agama dan budaya, serta memperkaya kajian 

tentang model moderasi beragama berbasis 

kearifan lokal di masyarakat Bromo. 

Di tengah perubahan sosial yang begitu cepat, 

penelitian ini memiliki kebaruan dalam beberapa 

aspek penting. Pertama, penelitian ini tidak hanya 

mendeskripsikan bentuk integrasi antara Islam 

dan budaya lokal sebagaimana banyak studi 

sebelumnya, tetapi juga menganalisis pola 

transformasi spiritualitas Islam dalam konteks 

masyarakat pegunungan yang berhadapan 

dengan modernitas dan disrupsi digital. 

Pendekatan ini memperluas perspektif kajian 

Islam-budaya dari sekadar sinkretisme menuju 

analisis spiritualitas dinamis, yang terus 

beradaptasi dengan konteks zaman tanpa 

kehilangan akar religiusnya. 

Kedua, kebaruan juga terletak pada fokus 

wilayah penelitian, yaitu masyarakat Muslim 

Bromo-Tengger, yang selama ini lebih banyak 

dikaji dalam konteks pariwisata, kepercayaan 

lokal, atau relasi antaragama, tetapi belum 

banyak diteliti secara khusus dari dimensi 

spiritualitas Islam dalam ruang sosial 

multikultural. Dengan menyoroti praktik 

keagamaan masyarakat Muslim di lingkungan 

non-Muslim mayoritas (Tengger Hindu), penelitian 

ini dapat membuka pemahaman baru tentang 

bagaimana Islam hidup secara damai dan 

kontekstual di kawasan yang plural dan secara 

kultural unik. 

Keempat, penelitian ini juga menghadirkan 

kebaruan dalam analisis konseptual dengan 

menawarkan model harmonisasi spiritual-budaya 

berbasis tiga pilar integrasi, yaitu (1) spiritual 

engagement (keterlibatan batin dalam praktik 

budaya), (2) cultural negotiation (proses dialog 

antara nilai Islam dan adat), dan (3) communal 

harmony (penciptaan kohesi sosial berbasis nilai 

spiritual). Model ini diharapkan dapat menjadi 

kerangka teoritik baru bagi studi tentang Islam 

Nusantara, khususnya dalam memahami 

bagaimana ajaran Islam berinteraksi secara 

produktif dengan kearifan lokal tanpa kehilangan 

substansi teologisnya. 

Dengan demikian, penelitian ini berupaya 

untuk menganalisis bentuk dan model integrasi 

antara spiritualitas Islam dan tradisi kultural 

masyarakat Bromo, serta menelusuri nilai-nilai 

yang melandasi harmonisasi keduanya dalam 

kehidupan sosial. Kajian ini diharapkan dapat 

memberikan kontribusi terhadap pengembangan 

konsep Islam Nusantara kontemporer yang 

menekankan pentingnya akomodasi budaya lokal 

dalam ekspresi keislaman. Selain itu, penelitian ini 

juga diharapkan menjadi rujukan bagi penguatan 

moderasi beragama di wilayah multikultural, 

khususnya dalam konteks masyarakat pedesaan 

dan pegunungan yang masih menjaga warisan 

budaya leluhur namun sedang menghadapi 

tekanan modernisasi dan perubahan sosial global. 

 

2 Metode  

Penelitian ini menggunakan pendekatan 

kualitatif dengan metode deskriptif-analitis karena 

metode ini paling tepat untuk memahami secara 

mendalam makna, nilai, dan proses integrasi 

antara spiritualitas Islam dan tradisi kultural 

masyarakat Bromo yang hidup dalam pengalaman 

sosial-keagamaan sehari-hari(Dinmohammadi et 

al., 2022). Pendekatan kualitatif memungkinkan 

peneliti menangkap realitas sosial secara 

kontekstual, khususnya praktik keagamaan yang 

bersifat simbolik, interpretatif, dan tidak dapat 

diukur secara kuantitatif. Metode deskriptif-

analitis dipilih untuk mendeskripsikan fenomena 

empiris secara sistematis sekaligus menganalisis 

pola integrasi nilai Islam dan kearifan lokal yang 

membentuk harmoni sosial masyarakat Tengger. 

Penelitian lapangan dilaksanakan selama 

empat bulan, dari Agustus hingga September 

2025, di beberapa desa kawasan Tengger, 

Kabupaten Probolinggo, yaitu Desa Ngadisari, 

Desa Sumber, dan Desa Wonokitri, yang dikenal 

sebagai wilayah dengan keragaman agama dan 

kekayaan tradisi budaya. Data dikumpulkan 

melalui observasi partisipatif dengan tingkat 

keterlibatan moderat, di mana peneliti terlibat 

langsung dalam kegiatan keagamaan dan tradisi 

masyarakat seperti selametan desa, kenduri 

gunung, tahlilan, serta perayaan Yadnya Kasada, 

sekaligus melakukan pencatatan sistematis 

terhadap simbol, interaksi sosial, dan praktik 

keagamaan yang berlangsung. 

Wawancara mendalam dilakukan terhadap 12 

informan utama yang dipilih secara purposive 

berdasarkan kriteria: memiliki pengetahuan dan 

pengalaman langsung terhadap praktik 

keagamaan dan tradisi lokal, serta berperan aktif 

dalam kehidupan sosial masyarakat. Informan 

tersebut terdiri atas 4 tokoh agama Islam, 3 tokoh 

adat Tengger, dan 5 warga masyarakat dari latar 

belakang usia dan profesi yang berbeda. 

Dokumentasi berupa foto kegiatan, catatan ritual, 

dan arsip tradisi lokal digunakan sebagai data 

pendukung untuk memperkuat temuan lapangan. 

Seluruh data dianalisis secara kualitatif melalui 



TRILOGI: Jurnal Ilmu Teknologi, Kesehatan, dan Humaniora, 6(4), Okt-Desember 2025: 124-131 

 

128 

 

tahapan reduksi data, penyajian data, dan 

penarikan kesimpulan sebagaimana dikemukakan 

oleh Miles dan Huberman. Analisis difokuskan 

pada identifikasi pola integrasi antara ajaran Islam 

dan kearifan lokal yang membentuk harmoni 

sosial masyarakat Bromo. Keabsahan data dijaga 

melalui teknik triangulasi sumber dan metode. 

Secara teoretis, penelitian ini berpijak pada 

pendekatan antropologi agama dan sosiologi 

budaya untuk menafsirkan praktik keagamaan 

dan tradisi lokal sebagai ekspresi dinamis 

hubungan antara spiritualitas Islam dan sistem 

budaya masyarakat pegunungan. 

 

3 Hasil dan Diskusi  

Integrasi Spiritualitas Islam dan Tradisi 

Kultural Masyarakat Bromo 

Temuan penelitian menunjukkan bahwa 
spiritualitas Islam di masyarakat Bromo tidak 
hadir secara terpisah dari kebudayaan lokal, 
melainkan terbentuk melalui proses dialektis 
antara ajaran Islam dan nilai-nilai adat Tengger. 
Dialektika ini tampak dalam praktik ritual seperti 

selametan desa, kenduri gunung, tahlilan, dan 
keterlibatan komunitas Muslim dalam perayaan 
Kasada, yang berfungsi sebagai medium artikulasi 
ajaran Islam dalam simbol dan bahasa budaya 
setempat. Seorang tokoh agama di Desa Ngadisari 
menjelaskan bahwa “selametan bagi kami bukan 

sekadar adat, tetapi sarana berdoa bersama agar 
desa diberi keselamatan oleh Allah, meskipun 
bentuknya mengikuti tradisi leluhur” (Wawancara, 
April 2024).  

Pernyataan ini menunjukkan adanya proses 
internalisasi nilai Islam ke dalam praktik budaya 
tanpa menghilangkan struktur simbolik lokal. Hal 

serupa diungkapkan oleh pemuka adat Tengger 
yang menyatakan bahwa “Islam di sini tidak 
menghapus adat, tetapi memberi makna baru 
pada ritual supaya tetap membawa kebaikan dan 
ketentraman bagi semua” (Wawancara, Mei 
2024). Kutipan-kutipan tersebut memperlihatkan 
bahwa Islam diposisikan bukan sebagai kekuatan 

hegemonik yang meniadakan tradisi, melainkan 
sebagai sistem nilai yang berdialog dengan 

warisan spiritual nenek moyang, sehingga ritual-
ritual budaya berfungsi sebagai ruang negosiasi 
makna antara keyakinan religius dan identitas 
kultural masyarakat Bromo.Hasil ini sejalan 

dengan temuan (Zubaidi & Jali, 2025) yang 
menjelaskan bahwa masyarakat lereng Bromo, 
khususnya di Kecamatan Sukapura dan Sumber, 
telah mengonstruksi moderasi beragama berbasis 
kearifan lokal melalui tiga proses sosial 
sebagaimana dikemukakan oleh Peter L. Berger, 
yakni eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi. 

Nilai-nilai toleransi dan harmoni di masyarakat 
diekspresikan melalui kegiatan budaya seperti 
gotong royong, sedekah bumi, dan upacara 
Kasada, lalu diobjektifkan menjadi simbol sosial 

yang diakui bersama, dan akhirnya diinternalisasi 

melalui pendidikan informal dan praktik sosial 

sehari-hari. 

Dengan demikian, spiritualitas Islam di 
masyarakat Bromo dapat dipahami sebagai 
spiritualitas sosial-kultural, yakni bentuk 
religiositas yang membumi dalam struktur sosial 

dan adat setempat. Nilai-nilai Islam seperti 
ukhuwah, syukur, dan ikhlas hidup berdampingan 
dengan nilai Tengger seperti rukun, tepo seliro, 
dan ajining diri. Hal ini memperlihatkan bahwa 
Islam di Bromo bukanlah Islam yang berjarak 
dengan budaya, melainkan Islam yang berspirit 
kultural dan kontekstual. 

Tabel Tabel 1. Manifestasi Spiritualitas Sosial-
Kultural Islam di Masyarakat Bromo 

Aspek Nilai 

Isla

m 

Nilai 

Buda

ya 

Bentuk 

Integrasi 

Makna 

Sosial-

Spiritual 

Hubunga

n Sosial 

Ukhu

wah 

Rukun Gotong 

royong 

dalam 
selametan 

dan sedekah 

bumi 

Memperku

at 

solidaritas 
lintas 

agama 

Sikap 

Religius 

Ikhla

s, 

Syuk

ur 

Tepo 

seliro 

Partisipasi 

dan 

penghormat

an 

antarumat 

Membangu

n 

spiritualita

s inklusif 

Etika 

Sosial 

Amal 

saleh

, 

Rahm

ah 

Ajinin

g diri 

Berbagi 

sedekah 

dan tolong-

menolong 

Meneguhka

n nilai 

kemanusia

an 

universal 

Ritual 

dan Adat 

Tahlil

an, 
Doa 

Kasad

a, 
Kendu

ri 

Sinkretisme 

doa dan 
adat leluhur 

Harmoni 

antara 
Islam dan 

budaya 

lokal 

Pewaris

an Nilai 

Tarbi

yah 

Tradisi 

lisan 

Pendidikan 

keluarga 

dan tokoh 

adat 

Melestarika

n nilai 

religius 

kontekstua

l 

Tabel di atas memperlihatkan bahwa 
spiritualitas Islam di Bromo bukan hanya berupa 
praktik ibadah ritual, melainkan menjadi sistem 
nilai yang terinternalisasi dalam budaya lokal. 

Integrasi antara nilai Islam dan adat Tengger 
melahirkan bentuk religiositas yang membumi 
(embedded religiosity), di mana agama dan 
budaya saling menopang dalam menciptakan 
tatanan sosial yang harmonis 

Pola Integrasi dan Dinamika Sosial: Model 
Tiga Pilar dan Pendekatan Konstruksi Sosial 

Penelitian ini menemukan bahwa integrasi 
spiritualitas Islam dan budaya lokal di masyarakat 
Bromo berlangsung melalui tiga pilar utama, yaitu 
keterlibatan spiritual (spiritual engagement), 

negosiasi budaya (cultural negotiation), dan 
harmoni sosial (communal harmony). Model tiga 
pilar ini tidak dirumuskan secara apriori, 
melainkan muncul secara induktif melalui proses 
analisis data lapangan. Pada tahap awal analisis, 
peneliti melakukan open coding terhadap data 
hasil observasi partisipatif, wawancara mendalam, 



TRILOGI: Jurnal Ilmu Teknologi, Kesehatan, dan Humaniora, 6(4), Okt-Desember 2025: 124-131 

 

129 

 

dan dokumentasi tradisi, yang menghasilkan 

sejumlah tema awal seperti partisipasi ritual 

keagamaan, reinterpretasi makna tradisi, dialog 
lintas keyakinan, dan praktik gotong royong. 
Tema-tema tersebut kemudian dikelompokkan 
melalui axial coding berdasarkan kesamaan pola 
makna dan relasi sosial, sehingga mengerucut 

pada tiga kategori besar yang secara konsisten 
muncul di berbagai konteks desa dan informan 

 

 

 

 

 

 Selanjutnya, melalui selective coding, ketiga 
kategori tersebut dirumuskan sebagai pilar 

integrasi yang saling berkelindan dan membentuk 
hubungan dinamis antara ajaran Islam dan sistem 
nilai adat Tengger. Dalam kerangka ini, 
spiritualitas Islam tidak dipahami sebagai 
kekuatan normatif yang menegasi budaya, 
melainkan sebagai energi transformatif yang 
menjiwai kehidupan sosial masyarakat. 

Pilar pertama, keterlibatan spiritual, lahir dari 
temuan empiris yang menunjukkan intensitas 
keterlibatan masyarakat Muslim Bromo dalam 
ritual-ritual kolektif seperti tahlilan, istighotsah, 
dan selametan desa. Data wawancara dan 

observasi memperlihatkan bahwa praktik-praktik 

tersebut tidak hanya dimaknai sebagai kewajiban 
keagamaan, tetapi juga sebagai sarana 
internalisasi nilai syukur, doa, dan solidaritas 
sosial. Pola ini mengindikasikan bahwa ajaran 
Islam dipraktikkan secara kontekstual, selaras 
dengan pandangan kosmologis masyarakat 
pegunungan yang menekankan keseimbangan 

antara manusia, alam, dan Sang Pencipta. 

Pilar kedua, negosiasi budaya, teridentifikasi 
dari proses dialog dan reinterpretasi yang 
berulang terhadap tradisi lokal, khususnya dalam 
praktik ritual Kasada. Analisis data menunjukkan 
adanya pergeseran makna dari pemahaman ritual 
sebagai tradisi adat menuju penafsiran religius 

yang lebih sesuai dengan ajaran Islam. 

Wawancara dengan tokoh agama dan masyarakat 
mengungkapkan kesadaran teologis bahwa 
Kasada dimaknai sebagai sedekah bumi dan doa 
bersama, bukan sebagai persembahan ritual. 
Proses reinterpretasi ini merepresentasikan 

eksternalisasi nilai-nilai spiritual Islam ke dalam 
simbol-simbol budaya lokal, sebagaimana 
dikemukakan oleh Peter L. Berger, di mana makna 
religius diekspresikan dan dinegosiasikan dalam 
ruang sosial yang dapat diterima secara kolektif. 

 

Pilar ketiga, harmoni sosial, muncul sebagai 

konsekuensi logis dari keterlibatan spiritual dan 
negosiasi budaya yang berlangsung secara 

berkelanjutan. Data lapangan menunjukkan 

bahwa praktik keagamaan dan budaya tersebut 

berkontribusi pada terbentuknya pola relasi sosial 
yang ditandai oleh toleransi, gotong royong, dan 
penghormatan terhadap perbedaan antara 
komunitas Muslim dan Hindu Tengger. Pola-pola 
ini teridentifikasi secara konsisten dalam interaksi 

sosial sehari-hari, kegiatan komunal, dan ritual 
bersama, sehingga mengindikasikan bahwa 
harmoni sosial bukanlah asumsi normatif, 
melainkan hasil empiris dari integrasi nilai Islam 
dan adat Tengger. Dengan demikian, model tiga 
pilar ini merepresentasikan bentuk spiritualitas 
sosial-kultural yang adaptif, di mana nilai-nilai 

tauhid diwujudkan melalui praktik sosial yang 
menghargai pluralitas budaya. 

Transformasi Spiritualitas Islam di Era 

Modernisasi Masyarakat Bromo 

Modernisasi dan globalisasi telah 
menghadirkan dinamika baru bagi keberlanjutan 
spiritualitas lokal masyarakat Bromo. 

Perkembangan teknologi digital, penetrasi media 
sosial, dan komersialisasi budaya telah menggeser 
pola interaksi masyarakat, terutama di kalangan 
generasi muda. Di satu sisi, terjadi proses 
distancing atau keterputusan emosional terhadap 
nilai-nilai tradisi dan ritual adat seperti Kasada, 

selametan desa, dan tahlilan bersama, yang 
dahulu menjadi pusat kehidupan spiritual dan 
sosial masyarakat. Fenomena ini menandai 
tantangan serius terhadap transmisi nilai-nilai 
religius dan budaya dari generasi tua kepada 
generasi muda. 

Namun di sisi lain, modernisasi juga 

melahirkan bentuk-bentuk baru spiritualitas 
reflektif yang lebih sadar dan terinternalisasi. 
Generasi muda Muslim Bromo kini banyak 
mengekspresikan identitas keagamaannya melalui 
ruang digital—seperti pengajian daring, konten 
dakwah kreatif, dan gerakan sosial keagamaan 
yang menonjolkan tema moderasi, kebersamaan, 

dan harmoni lintas iman. Fenomena ini 
menunjukkan adanya adaptasi positif di mana 
teknologi dan modernitas tidak sepenuhnya 
memarginalkan agama, melainkan menjadi 
medium baru bagi penguatan spiritualitas. 

Transformasi tersebut menandai pergeseran 

dari spiritualitas ritualistik menuju spiritualitas 

reflektif, yakni bentuk keberagamaan yang tidak 
hanya menekankan pada simbol dan rutinitas, 
tetapi juga pada pemahaman mendalam terhadap 
makna iman dan kehidupan sosial. Dalam konteks 
masyarakat Bromo, spiritualitas reflektif ini 
terwujud dalam kesadaran kolektif untuk menjaga 

keseimbangan antara keyakinan Islam dan 
kearifan lokal Tengger, antara modernitas dan 
tradisi, serta antara individualitas dan 
kebersamaan sosial. 

Dengan demikian, Islam di Bromo 
memperlihatkan daya lenting yang kuat untuk 
menafsirkan dirinya secara dinamis tanpa 

kehilangan akar kulturalnya. Ia menjadi contoh 



TRILOGI: Jurnal Ilmu Teknologi, Kesehatan, dan Humaniora, 6(4), Okt-Desember 2025: 124-131 

 

130 

 

konkret tentang bagaimana agama dapat 

bertransformasi mengikuti arus perubahan zaman 

sambil tetap mempertahankan identitas lokal, 
menciptakan harmoni baru antara spiritualitas, 
budaya, dan modernitas 

 

4 Kesimpulan 

 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa integrasi 

Islam dan budaya lokal di masyarakat Bromo 

berlangsung melalui pola koeksistensi dinamis 

yang dibentuk oleh keterlibatan spiritual, 

negosiasi budaya, dan harmoni sosial, sehingga 

spiritualitas Islam berfungsi sebagai sumber etika 

sosial yang kontekstual dan adaptif terhadap adat 

Tengger. Sintesis nilai-nilai Islam seperti 

ukhuwah, ikhlas, dan rahmah dengan nilai rukun, 

tepo seliro, dan ajining diri menunjukkan bahwa 

agama tidak menegasikan budaya, melainkan 

memperkuat kohesi sosial dalam masyarakat 

multikultural, termasuk dalam menghadapi 

tantangan modernisasi dan digitalisasi yang 

membuka ruang baru bagi ekspresi spiritual 

reflektif generasi muda. Keterbatasan penelitian 

ini terletak pada cakupan lokasi yang terbatas 

pada beberapa desa Tengger di Kabupaten 

Probolinggo serta fokus utama pada perspektif 

komunitas Muslim, sehingga belum sepenuhnya 

merepresentasikan dinamika lintas generasi dan 

pandangan komunitas non-Muslim secara lebih 

luas. Secara praktis, temuan ini berimplikasi pada 

pengembangan pendidikan keagamaan berbasis 

kearifan lokal, perumusan kebijakan moderasi 

beragama yang sensitif budaya, serta pengelolaan 

pariwisata budaya Bromo yang menempatkan 

ritual dan tradisi lokal sebagai sumber nilai 

edukatif dan perekat sosial, bukan sekadar atraksi 

seremonial. 

5 Referensi 

Burga, M. A., & Damopolii, M. (2022). Reinforcing 

Religious Moderation through Local 
Culture-Based Pesantren. Jurnal 

Pendidikan Islam, 8(2), 145–162. 
https://doi.org/10.15575/jpi.v8i2.19879 

Dinmohammadi, M., Mohammadi, S., taherkhani,  
mehran, & yadegary,  mohammad ali. 
(2022). Factors contributing to 
coronavirus disease 2019 vaccine 

hesitancy among healthcare workers in 
Iran: A descriptive-analytical study. 
Clinical Epidemiology and Global Health, 
18, 101182. 
https://doi.org/10.1016/j.cegh.2022.101
182 

Fitriah, E. A., & Muttaqin, A. I. (2024). Nilai-Nilai 

Pendidikan Islam dalam Tradisi Lokal 

Masyarakat Adat di Daerah Enklave TNBTS 

Ranupani Senduro Lumajang. 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam, 
17(2), 151–174. 
https://doi.org/10.54471/tarbiyatuna.v17
i2.3440 

Habib, M. T., & Rahmatullah, A. (2025). Islamic-

Hindu Ecotheology in Maintaining the 
Sustainability of Nature in Taman Nasional 
Bromo Tengger-Semeru (TNBTS). Al-
Jadwa: Jurnal Studi Islam, 4(2), 146–164. 
https://doi.org/10.38073/aljadwa.v4i2.22
00 

Hariandi, A., Lestari, N., Diniyah, T., Salsabila, N., 

& Putri, D. S. (n.d.). Transformasi Ritual 
Keagamaan dan Dampaknya pada 
Perubahan Budaya | JIIP - Jurnal Ilmiah 
Ilmu Pendidikan. Retrieved December 31, 

2025, from 
http://www.jiip.stkipyapisdompu.ac.id/jii
p/index.php/JIIP/article/view/6461 

Hasan, R. (2025). AGAMA DALAM PANDANGAN 
ANTROPOLOG: PERSPEKTIF SOSIAL-
BUDAYA. Tajdid: Jurnal Pemikiran 
Keislaman Dan Kemanusiaan, 9(1), 185–
199. 
https://doi.org/10.52266/tadjid.v9i1.431

5 
Mu’asyara, N., Merhan, M., Ulfa, R., Arfandi, M. F., 

Yurike, A., Fattah, M. O., Imas, I., C.a, V. 
A., & Anggina, T. D. (2024). Transformasi 
Identitas Religius dan Spiritualitas dalam 
Era Sekularisasi: Perspektif Sosiologi 
Agama. Concept: Journal of Social 

Humanities and Education, 3(4), 254–

265. 
https://doi.org/10.55606/concept.v3i4.1
678 

Rofiqi, R. (2025). Pendidikan Islam dan Moderasi 
Beragama Berbasis Pesantren: Studi atas 
Kurikulum dan Metode Pembelajaran. 

TRILOGI: Jurnal Ilmu Teknologi, 
Kesehatan, Dan Humaniora, 6(1), 74–82. 
https://doi.org/10.33650/trilogi.v6i1.107
77 

Setinawati, Jeniva, I., Tanyid, M., & Merilyn. 
(2025). The framework of religious 

moderation: A socio-theological study on 
the role of religion and culture from 
Indonesia’s perspective. Social Sciences & 
Humanities Open, 11, 101271. 

https://doi.org/10.1016/j.ssaho.2024.10
1271 

Suhantoro, Akilah, U., Safi’e, M., Rahmatullah, I., 

Fadlan, M. A., & Shobahiyah, Q. (2025). 
Konektivitas Budaya Dengan Jiwa 
Keagamaan. Penerbit: Kramantara JS. 

Uleng, I., & Aderus, A. (2025). ISLAM DITINJAU 
DARI BERBAGAI ASPEK: PENGGAMBARAN 
ISLAM YANG SEBENARNYA, ISLAM 
SEBAGAI AGAMA, DAN ISLAM SEBAGAI 

TAFSIR KEAGAMAAN. Jurnal Andi Djemma 
| Jurnal Pendidikan, 8(1), 01–10. 
https://doi.org/10.35914/jad.v8i1.3047 

Yoga Adi Pradana, M., Wisadirana, D., Hakim, M. 
L., & Rozuli, A. I. (2024). Integration of 



TRILOGI: Jurnal Ilmu Teknologi, Kesehatan, dan Humaniora, 6(4), Okt-Desember 2025: 124-131 

 

131 

 

Islamic Religious Values and Javanese 

Culture in the Development of Pilgrimage 

Tourism in Ngawonggo, Indonesia. 
International Journal of Religious Tourism 
and Pilgrimage, 11(6). 
https://doi.org/10.21427/YC3M-DC65 

Zubaidi, A. (2024). Multicultural Insight in 

Promoting Tolerance Movement; Lesson 
Learned From Islamic Religious Education 
in the Rural Side. PEDAGOGIK: Jurnal 
Pendidikan, 11(1), Article 1. 
https://doi.org/10.33650/pjp.v11i1.7537 

Zubaidi, A., & Jali, H. (2025). Integrating Local 
Wisdom in Religious Moderation 

Education: A Study of Mountain Slope 
Communities. Cendekia: Jurnal 
Kependidikan Dan Kemasyarakatan, 
23(1), 106–120. 

https://doi.org/10.21154/cendekia.v23i1.
10173 

 


	1 Pendahuluan
	2 Metode
	3 Hasil dan Diskusi
	Pola Integrasi dan Dinamika Sosial: Model Tiga Pilar dan Pendekatan Konstruksi Sosial

	4 Kesimpulan
	5 Referensi

